Gottlos moralisch leben -
Die Ethik der Atheist*innen

- Ist ohne Gott alles erlaubt?

Vortrage an der VHS Urania (2024) und in der Reihe ,, Seminar Sechsagesimalien” (2025)

Dr. Clemens Lintschinger, MSc

e Nomozentrischer Stérenfried

e Humanistisch-atheistischer Autor und Blogger

e  Akkreditierter Advisor flr Doktoratsstudien und Begutachter von Masterthesen an der
Middlesex University in London

e Rechtsanwalt a. D. )

e Vorstandsmitglied im Humanistischen Verband Osterreich (https://humanisten.at/)

e Vorstandsmitglied im Zentralrat der Konfessionsfreien (https://konfessionsfrei.at)

Besuchen und abonnieren Sie bitte meinen humanistischen Blog: www.clemens-lintschinger.eu
English Speaking Podcast: , The Atheistic Mentor” (Spotify) or ,,AAA Austrian Atheistic Author” (YouTube)

E-Mail: lintschingerclemens@gmail.com

B o@ -



DISCLAIMER

Es ist mir wichtig zu betonen, dass es nicht meine Absicht ist, religiosen Gefiihle glaubiger Menschen zu verletzen noch diese zu missionieren.

Ihr Glaube und Ihre persénlichen Uberzeugungen werden von mir respektiert.

Obgleich ich in meinem Vortrag mehrmals von der ,Vernunft” spreche, bedeutet dies nicht, dass ich Menschen, die an hohere Machte glauben,
flr unverninftig halte. Es wird von mir anerkannt, dass Glaube und Religion tiefgriindige Erfahrungen fiir viele Menschen darstellen und eine

wichtige Rolle in ihrem Leben spielen konnen.

In meinen Formulierungen bin ich um maRigende, achtsame, und sorgfiltige Worte bemiiht, aber an scharfer Kritik mangelt es manchmal meinen
Worten nicht. Wenn Sie als Glaubiger allein die Tatsache als Provokation empfinden, dass ich als Atheist die Moglichkeit einer Gottheit strikt
verneine, oder, wenn Sie Kritik an eine Amtskirche emport, dann besuchen Sie den falschen Vortrag und sollten jetzt gehen.

Mir liegt viel an einem offenen und respektvollen Austausch von Argumenten. Falls Sie mit mir nach meinem Vortrag sachlich weiter diskutieren
wollen, lade ich Sie gerne ein, die angefiihrten Kontaktmoglichkeiten zu nutzen.

For you



© ehem. RA Dr. Clemens Lintschinger, MSc

Alle Rechte vorbehalten!

Text,

Layout,

Flr die eigenen Fotos
Ideen,

& Konzepte




Prolog



Prolog ()
Was Kritiker iiber Atheist*innen behaupten

Eine weitverbreitete Meinung lautet: “Ohne Gott gibt es keine Moral! / ,,Ohne Religion ist alles erlaubt.”

GET RID OF HIM BEFORE Wahrend religiose Menschen den Glaubigen anderer Konfessionen in der Regel eine
HE RUINS OUR PEACEFUL

WO W TH e Moralitat nicht generell absprechen, werden Atheisten als unmoralisch geheillen oder es
wird ihnen vorgeworfen, sie basteln sich eine egoistische und asoziale Moral.

HE'S A STINKING

TOWARD OUR RELIGIONS

Beispiel:
Papst Benedikt XVI. Emeritus behauptete bei mehreren Gelegenheiten, dass Moral gottgegeben sei und keine
menschengemachte Quelle haben kénne. Der Papst hatte in einem Punkt recht: Die moralischen Gebote der
Offenbarungsreligionen, die wir aus den Heiligen Schriften ableiten sollen, sind unmenschlich.

Doppelmoral damals und heute

Beispiel:
Im 11. Jh. beschwerte sich Petrus de Honestis (Mdnch,  Kirchenlehrer u. Patron gegen Kopfschmerzen) beim Papst: “Wiirde die Unzucht bei den Priestern geheim
betrieben, so sei es zu ertragen, aber die éffentlichen Konkubinen, ihre schwangeren Leiber, die schreienden Kinder, das sei das Argernis der Kirche.” Die fehlende
Moral bzw. Doppelmoral stérten den Ménchen Petrus de Honestis also nicht, nur der Ruf der hl. Kirche war ihm wichtig.

Ein Leitprinzip im moralischen Handeln der Kirche, das auch heute heute noch gilt, wie man in den systematische Vertuschung von
Missbrauchsfallen sieht.

Aber Uber die Doppelmoral der Offenbarungsreligionen sprechen wir heute jedoch nicht, sondern den Fragen, denen wir nachgehen wollen,
lauten:

Ist Atheisten alles erlaubt? Und wenn nein, warum nicht? Und wie akzeptieren Atheisten ihre Endlichkeit?



Prolog (l1)
Was die katholische Kirche an gelebte Moral praktiziert

WEBSEITEN ZUR NACHLESE

Beispiel:
Nochmals Papst Benedikt XVI. Emeritus: Das ist derselbe Papst, iiber den erstmals ein Landesgericht in Bayern die Meinung vertritt, dass er sich (als Kardinal Joseph
Ratzinger) schuldig gemacht habe, einen als schwer péddophil bekannten Priester in einer Gemeinde als Seelsorger eingesetzt zu haben, was dazu fiihrte, dass ein 11-
jéhriger Bub sexuell missbraucht wurde. Es war bekannt, dass der Mann pddophil und alkoholsiichtig war. Die Lésung der Kirche vor Ort: Alkoholverbot. Man fragte beim
Kardinal an, ob er damit einverstanden war. Es gibt einen im Internet veréffentlichten Antwortbrief. Es interessierte den Papst nur, ob man Traubensaft statt Wein in der
Messe trinken darf, als Kinder vor dem schwer péddophilen Mann wirklich wirksam zu schiitzen. Ist das die vom Gott gegebene Moral? Die Liturgie ist wichtiger als das
Kindeswohl? Als Atheist heifle ich diese Ignoranz des Papstes unmoralisch. Quelle: Webseite des investigativen Journalistenportals Correctiv
(https.//correctiv.org/aktuelles/missbrauch-in-der-katholischen-kirche/2023/06/20/qericht-ehemaliger-papst-fuer-einsatz-von-missbrauchspriester-mitverantwortlich/)

Beispiele fiir die systematische Vertuschung von Kindesmissbrauchsfallen und der Umgang mit den Opfern:

Systematische Vertuschung durch Versetzung von Tatern und Verhinderung von Anzeigen (MHG-Studie, Forschungsbericht, 2018,
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse _downloads/dossiers 2018/MHG-Studie-gesamt.pdf)

Bischofe setzten verurteilte Tater wieder in der Seelsorge ein, ohne Gemeinden zu informieren (Westpfahl-Spilker-Wastl Rechtsgutachten, https://westpfahl-
spilker.de/wp-content/uploads/2022/01/WSW-Gutachten-Erzdioezese-Muenchen-und-Freising-vom-20.-Januar-2022.pdf)

Uber 1000 dokumentierte Missbrauchsfille allein in der Schweiz seit 1950 (Universitat Ziirich, Pilotstudie "Sexueller Missbrauch im Umfeld der rémisch-katholischen
Kirche in der Schweiz seit Mitte des 20. Jahrhunderts", September 2023,
https://www.hist.uzh.ch/de/fachbereiche/neuzeit/lehrstuehle/dommann/forschung/projekte/Sexueller-Missbrauch.html)

Katholische Bistiimer in den USA nutzen Insolvenz als Ausweg vor Entschadigungszahlungen an Missbrauchsopfer, https://clemens-
lintschinger.eu/2023/10/04/katholische-bistumer-in-den-usa-nutzen-insolvenz-als-ausweg-vor-entschadigungszahlungen-an-missbrauchsopfer/




Prolog (l1lI)

Zum Erkenntnisproblem in Bezug auf géttliche Moral

AbschlieRend ist in diesem Prolog anzumerken, dass nicht nur Atheisten*innen, sondern auch Menschen, die ihre
Moral auf Verbote und Gebote eines Gottes stiitzen,  in Bezug auf die Letztbegriindung von Moral vor einem

betrachtlichen Erkenntnisproblem stehen, das schon Platon in seinem Dialog Euthyphron aufzuzeigen wusste, und
flr immer ungelost bleiben wird:

Befiehlt Gott, was gut ist, weil es gut ist, oder ist etwas nur deshalb gut, weil Gott es befiehlt?



Notwendiges
Vorwissen



Bevor wir liber atheistische Ethik reden, miissen wir dariiber sprechen (l):

Jede Kirche besitzt die Autoritat, die Glaubensinhalte zu definieren definieren und die Heiligen Schriften fir die Glaubigen
auszulegen. Beispielsweise, wird bis heute lGber Katholiken die Beugestrafe der =~ Exkommunikation fiir Irrlehren und
Fehlverhalten verhangt. ,Es gibt nur eine allgemeine Kirche der Gldubigen. Aufler ihr wird keiner gerettet.” Theologen,
Religionswissenschaftler, Philosophen kdnnen forschen und lehren, aber nicht befehlen, was Katholik*innen glauben
miissen und wie sie sich ethisch verhalten sollen. Kein Wissenschaftler verfligt (iber eine Autoritat, wie eine (Amts)kirche.

Sie kénnen auch aufgrund ihres Wissens als ,,fachliche Autoritdt“in Fragen atheistischer Ethik gelten. Indes verfligen sie nicht
Uber eine strafbewadhrte Befugnis, einem Menschen vorzugeben, was er als Atheist denken und wie er sich verhalten soll.
Aus all dem folgt:

1. Fir Atheist*innen gibt es keine Institution, die Atheisten ein Denken und ein moralisches Verhalten vorschreibt:
ATHEISTEN SIND IM DENKEN UND HANDELN FREI.

2. Das Fehlen einer Autoritdt fiihrt zwangslaufig zu unterschiedlichen, zum Teil sehr divergierenden atheistischen
Vorstellungen vom Atheismus und atheistischer Moralvorstellungen existieren.

3. In Ermangelung einer Autoritét, die normativ (11!) bestimmen darf, wass die reichtige atheistische Ethik ist, folgt der

Sie werden heute daher nur meine personliche Interpretation aheistischer Ethik und humanistischer Philosophie erfahren.



Autoritat uibt die Kirche noch heute aus:

Haretiker wurden friher verbrannt, heute werden sie exkommuniziert.
Die Exkommunikation ist eine DisziplinarmalBnahme, die jemanden von
den hl. Sakramenten und der Gemeinschaft der Kirche trennt. Solange ein
exkommunizierter Katholik nicht bereut und BuRRe tut, wird angenommen,
dass er auch ohne die volle Gnade Gottes ist.

In der Kirchengeschichte wurden auch Papste exkommuniziert. Wer aber
glaubt, die Exkommunizierung sei ein Relikt der Vergangenheit, irrt sich.

Beispiele fiir Ekkommunizierungen der Gegenwart:

- Ein  Madchen aufgrund ihres Schulprojekts gegen die
Unterdriickung der LGBTQ+-Communit.

- Ein Pater, weil er fiir das Frauenordinat und fiir Homo-Ehe eintrat.

- Erst 2024 wurde ein Kleriker, weil er den gegenwartigen Papst als
Anti-Papst bezeichnet hat, exkommuniziert.

Das sind nur wenige Beispiel der ,Kirchenethik”, wie sie heute noch die
Kirche kraft ihrer Autoritdt umsetzt.



Zum Nachlesen: Warum die kath. Kirche meint, Autoritat zu besitzen

Die romisch-katholische Kirche stellt sich als einheitliche ,Mutterkirche” dar.  In Wirklichkeit ist
sie aber nicht so einheitlich. Es gibt Traditionalisten, Befreiungstheologie, liberale Katholiken et
al. Und natdrlich nach Spaltungen die anderen christlichen Konfessionen. Sie behauptet, von
Jesus Christus gegriindet worden zu sein und sich nie gedandert zu haben. Andererseits versucht
sie den Anschein zu erwecken, seit dem 2. Vatikanischen Konzil (1962-1965) grundlegend
verandert zu sein. Beides ist im Wesentlichen falsch. Wo sie politische Macht hat, setzt sie ihre
Interessen mit Gewalt durch, wo sie in einer schwacheren Position ist, setzt sie auf
Verhandlungen (Okumene). In Osterreich besitzt sie das Recht, auf Kosten aller Steuerzahler
Kinder ab der ersten Schulstufe in 6ffentlichen Schulen zu unterrichten.

| Bischofe sehen sich als Nachfolger der Apostel. Ihre Weihe geht auf die Apostel zurlick. Frauen
dirfen keine geweihten Nachfolger sein. Einige Quellen der apostolischen Sukzession:

,Und Jesus sagt zu Petrus: Du bist Petrus, und auf diesen Felsen werde ich meine Kirche bauen,
und die Pforten der Unterwelt werden sie nicht iiberwidiltigen. Ich werde dir die Schliissel  des
Himmelreichs geben; was du auf Erden binden wirst, das wird auch im Himmel gebunden sein,
und was du auf Erden I6sen wirst, das wird auch im Himmel gelést sein.” (Mt 16, 18-19)

»Was du von mir gehért hast in Gegenwart vieler Zeugen,  das liberliefere treuen Mdnnern, die
dazu fdhig sind, auch andere zu lehren." (2 Tim 2,2)

»Wer euch hért, der hért mich; und wer euch verwirft, der verwirft mich; wer aber mich verwirft,
der verwirft den, der mich gesandt hat.” (Lukas 10,16)



Bevor wir liber atheistische Ethik reden, miissen wir dariiber sprechen (ll):

Soweit Ethik deskriptiv betrieben wird, ist sie eine originar philosophische Arbeit, die respektvoll  als Wissenschaft anzuerkennen ist. Eine
deskriptive Ethik beschrankt sich auf  die Entschliisselung der internen Logik von Moralvorstellungen. Ethik wird aber auch normativ
betrieben. Normativ sind Satze, mit denen etwas bewertet und vorgegeben wird, wie etwas sein soll. Dann versuchen Menschen ihre
Moralvorstellungen zu begriinden oder verpdnte zu verurteilen. Es wird eine eigene Moralkonzeption entworfen und fiir universell giiltig
erklart. Die Ethikist zum Religionsderivat verkommen und damit keine wissenschaftliche Disziplin mehr.  Wenn Theologen oder
Philosophen ihre personliche Moral als Wissenschaft verkaufen wollen, sind sie nicht mehr Wissenschaftler sondern Moralisten. Es ist
von Theologen wie Philosophen anmaBBend, den Menschen Moralvorschriften vorzugeben, nur, weil sie Ethik studierten. Nur eine
deskriptive Ethik ist Philosophie. Normative Ethik ist keine Wissenschaft, sondern ein religioses Versatzstiick bzw. ideologische
Bevormundung, entweder vorsatzlich oder unbewusst verhiillt im Mantelchen der Philosophie. V.a. normativen Ethikern ist es zu
verdanken, dass Philosophie bei vielen Menschen nicht mehr als seriose Wissenschaft anerkannt ist.

Unterscheide: Wenn eine bestimmte Ethik zu Gesetz wird (z. Bsp. eine spezifische Strafrechtstheorie zur Begriindung von Strafen setzt sich
als Leitlinie fiir die Gestaltung eines StGB durch), dann wird manchmal von normativer Ethik gesprochen. Normativitat liegt diesfalls aber
nur vor, weil der Staat ihr normativen Charakter verleiht.

Eine wichtige Konsequenz lautet: Wenn “Ethikratkommissionen” Politiker beraten - z.B. in Bezug auf neue technische Entwicklungen - und
behaupten, dieses oder jenes ware “moralisch richtig” und anderes “falsch”, dann ist auf die Sakularitat zu achten. Der oft religiose
Hintergrund der Vertreter im Ethikrat darf nicht ignoriert werden. Es muss garantiert sein, dass Menschen teilnehmen, die sich offen als
areligios bezeichnen.



Bevor wir lber atheistische Ethik reden, miissen wir dariiber sprechen (lll):

Umgangssprachlich werden die Begriffe ,,Ethik” und ,,Moral“ regelmalig synonym verwendet. Jemand verhalte oder entscheide sich “moralisch” oder
“ethisch” bzw. “unmoralisch” oder “unethisch”. Ethik (manchmal: Moralphilosophie) ist jedoch die Wissenschaft von der Moral.  Ethik untersucht,
welche Antworten aus welchen Griinden auf Fragen geben werden, die etwa lauten: Was soll ich tun? Was ist gut und was bose bzw. richtig oder
falsch? Folglich bedeutet das Adjektiv ,ethisch” nichts anderes als ,,zur Ethik gehorig” (so wie ,,physikalisch® zur ,,Physik gehorig” bedeutet). ,,Unethisch”,
heilt nur, “nicht zur Ethik gehorig”. Da der Begriff “(un)ethisch” aber auch von vielen Philosophen umgangssprachlich gebraucht wird, ist im jeweiligen
Kontext darauf zu achten, was tatsachlich gemeint ist.

In der Regel wahlen “Ethikexperten” einen anthropozentristischen Zugang. Sie befassen sich mit menschlichen Entscheidungen, Taten oder sogar mit

menschlichen Gedanken. Niemals jedoch mit natiirlichen Prozessen. Deshalb ist ein verheerender Vulkanausbruch weder moralisch noch unmoralisch.
Was bei Naturkatastrophen einleuchtet, ist bei Tieren hingegen fraglich. Von den allermeisten Ethikern wird noch vertreten, allerdings mit
zunehmender Kritik, dass Tiere moralunfihig waren.

Gott sagte dem Mann in Weib, er solle
Wein trinken und keine Frau haben.

Von der Ethik ,2. Ordnung” oder auch von der  “Metaethik” ist die Rede, wenn
es u.a. (aber nicht nur) um die Frage geht, wie die Ethik letztbegriindet wird. Wie
kommt ein Mensch zur Aussage, bestimmte Handlungen seien zu unterlassen und
andere sind geboten. Hier kommt fiir viele Menschen Gott ins Spiel. Glaubige
berufen sich auf den vermeintlichen Willen eines Gottes, wenn sie zum Beispiel :
Homosexuelle als amoralische Menschen steinigen wollen.  Dass Gott nur eine

Projektion zur Rechtfertigung des eigenen Glaubens iber moralische Kriterien ist, Dﬁﬂj‘fiﬁ‘“‘;ﬁ l;fi:‘i;d;f;if:“

wird emport abgelehnt, schlieRlich sind sie sich gewiss, dass sie Gottes Willen Wein “‘iﬂke‘ll C‘l"“ﬁ und man 4 Frauen
1aben musse.

befolgen.



Bevor wir liber atheistische Ethik reden, miissen wir dariiber sprechen (IV):

Aber woher weilB} ein Atheist ohne Berufung auf etwas Absolutem, dass seine atheistische Ethik auch ,,objektiv”

richtig ist? Wie begriindet er seine Werte, wie zum Beispiel, was er fiir gerecht halt? Warum will ein Atheist sich
moralisch verhalten?

Prift man die Antworten darauf, die auf diese Frage gegeben werden, bemerkt man, dass viele Menschen statt Argumente eigentlich nur

Motive liefern. Persdnliche Motive sind aber keine Letztbegriindungen fiir die Allgemeinheit. Aus einem personlichen ,,Wollen“ ist kein
»Sollen” fiir alle Menschen abzuleiten.

Beispiel Umberto Eco: Der Mensch will sich moralisch verhalten, damit er nicht zum Todeszeitpunkt daran verzweifelt,

dass er fiir seine Taten keine Vergebung erhalt: ,, Wer nicht gldubig ist, der glaubt nicht, dass ihm jemand vom Himmel
Woran herab beobachtet, und folglich weif$ er auch, dass es — eben deshalb — niemanden gibt, der ihm vergeben kann. Wenn er
‘\H\'St'llﬁé‘hl

glaubr? weifs, dass er Bises getan hat, wird seine Einsamkeit grenzenlos und sein Tod verzweifelt sein. Also wird er lieber, mehr
als der Gldubige, die Léduterung durch die 6ffentliche Buf3e suchen, er wird die Vergebung der anderen erbitten. “

e B eSS S RSBIEREERIEHEMBARN) - <o Ihnen keine Gebote oder Verbote aufhalsen,

wie Sie sich in diesem HS zu benehmen haben, die Veranstalter jedoch sehr wohl. Wenn etwas passiert, haften diese im Umfang der
Verkehrspflichten (ABGB und Rechtsprechung). Das Volk als Souveran als Autoritat fir normative Gebote/Verbote hat das letzte Wort.

Was fiir das Sollen rechtlicher Normen gilt, muss mutatis mutandis auch fiir das Sollen moralischer Normen gelten. -

MARTINI
ECO




Bevor wir liber atheistische Ethik reden, miissen wir dariiber sprechen (V):

Eine metaphysische Autoritat fiir Moralnormen existiert fiir Atheist*innen nicht. Eine objektive Letztbegriindung fiir moralische Gebote
oder Verbote kann ich daher nicht leisten! Ich habe zahlreiche persénliche Motive, mich moralisch zu verhalten, aber ich kann sie nicht
fiir alle anderen Menschen letztbegriinden.

Gleiches gilt fiir (humanistische) Werte. Es existiert daher zum Beispiel kein metaphysisches Konzept der Gerechtigkeit. Es besteht nur

ein mehr oder weniger libereinstimmender Wille der Menschen, dass die Welt gerecht sein soll. Was konkret als gerecht gilt, unterliegt
den Zufilligkeiten von Ort und Zeitgeist (rein dichterisch verweise ich hier auf den ,,Weltgeist” von Hegel). Beispiel: Strafrechtstheorien,
die auf Gerechtigkeit abstellen, haben in Europa schon lange ausgedient. Man stellt auf die sozialen und kriminalpolitischen Wirkungen
ab (Pravention, Resozialisierung, Verringerung von Straftaten). In einem sakularen Rechtsstaat spielt das metaphysische Ziel der
»,Gerechtigkeit” zu Recht keine Rolle im realen, weltlichen Strafrecht. (Anm.: Gerechtigkeit ist aber nicht mit Vergeltung gleichzusetzen.
Vergeltung wiederum ist nicht mit Rache zu verwechseln — aber das ist ein anderes Thema).

Das ist meine personliche Auffassung Uber atheistische Ethik.  Andere Atheist*innen, viel klliger, gelehrter und belesener als ich, haben
versucht, eine atheistische Ethik letztzubegriinden. Aus meiner Sicht sind sie alle ausnahmslos mit diesem Anliegen gescheitert. Zahlreiche
atheistische Humanist*innen widersprechen mir auch, dass auch humanistische Werte nicht letztbegriindet werden kénnen. Ich halte diese
Humanist*innen fir Fake-Atheist*innen, weil sie widerspriichlich argumentieren und ihre personlichen Werte proto-religios rechtfertigen
wollen. Aber entscheiden Sie selbst nach diesem Vortrag.




Beispiele fiir philosophische Positionen zu Moral und Ethik und ihre Relevanz im Atheismus:

Fallibilismus: Ein Fallibilist vertritt die philosophische Ansicht, dass unser Wissen immer fehlerhaft oder unvollstandig
sein kdnnte. Wir sollten offen fiir die Méglichkeit sein, dass unsere Uberzeugungen und Theorien falsch sein kénnten,
und bereit sein, sie in Anbetracht neuer Beweise oder Argumente zu revidieren.  Fallibilisten glauben aber an eine
objektive Wahrheit. Ein Atheist ist folglich dann Fallibilist, wenn er meint, dass es objektive Wahrheiten gibt, die durch
rationale Untersuchung entdeckt werden kénnen, auch wenn diese Wahrheiten nicht metaphysisch sind. Fallibilisten
halten Gerechtigkeit fiir objektiv erkennbar, indem sie empirische Daten nutzen und logisches Denken anwenden, um
moralische Prinzipien zu analysieren, aber sie unterlassen metaphysische Annahmen.

Relativismus: Ein Relativist glaubt, dass Wahrheit immer relativ zu Perspektiven oder Kulturen ist. Auch Gerechtigkeit
wird als nicht objektiv real angesehen. Stattdessen wird Gerechtigkeit als eine soziale Konvention betrachtet, die sich
mit dem kulturellen Kontext oder dem Zeitgeist andert. Was in einer Gesellschaft als gerecht angesehen wird, konnte
in einer anderen als ungerecht gelten. Relativisten akzeptieren, dass Werte und Wahrheiten existieren, aber sie sind
relativ zu verschiedenen Kulturen oder Individuen. Dies bedeutet, dass es keine universellen oder objektiven
Wahrheiten gibt.

Nihilismus: Ein Nihilist geht Giber den Relativismus hinaus und behauptet, dass es keine objektiven moralischen Werte
oder Prinzipien, einschlielSlich Gerechtigkeit, gibt. Fir einen Nihilisten hat der Begriff Gerechtigkeit keinen objektiven
oder intrinsischen Wert. Wahrend Relativisten sagen, dass Werte kontextabhangig sind, leugnen Nihilisten die Existenz
von Werten oder Bedeutungen an sich. Aus praktischen Uberlegungen kann ein Relativist Begriffe wie Gerechtigkeit
oder Menschenwiirde im Kontext akzeptieren, zum Beispiel in der EMRK. Ein Nihilist wiirde typischerweise die
Bedeutung und Nutzlichkeit solcher Begriffe grundsatzlich infrage stellen oder ablehnen.



Beispiele fiir philosophische Positionen zu Moral und Ethik und ihre Relevanz im Atheismus:

Humanismus:

Ein Humanist legt den Schwerpunkt auf menschliche Werte, Vernunft und Ethik, ohne sich auf metaphysische Annahmen zu stiitzen. Humanist*innen
sind daher niemals Nihilisten. Sie sind in der Regel Fallibilisten.

Beispiel: Menschenwiirde

Sie werden selten einen Humanisten finden, der zugibt, dass die beriihmte Menschenwiirde realiter nicht existiert. Je nach intellektuellem Niveau
wird er/sie/* bei Nachfrage entweder stottern oder mit  salbungsvollen Worten vortragen, dass die Menschenwiirde eine nicht metaphysische
sondern eine empirisch nachweisbare und/oder rational begriindbare Tatsache sei.

Einige Humanist*innen sind (wie ich)  Relativisten. Fir Relativisten ist die Menschenwiirde ein normatives Konzept, das als Grundlage fiir  die
Umsetzung der Menschenrechte dient. Es handelt sich bei der Menschenwiirde weder um eine objektiv messbare oder empirisch verifizierbare
Tatsache noch ist ihre Existenz durch rationale Uberlegungen begriindbar. Sie ist ein ethisch-juristisches Konstrukt, das Werte und Prinzipien
ausdriickt, die zum Wohl aller Menschen als universell glltig angesehen werden. Menschenwirde ist also eine normative Idee, die festlegt, wie
Menschen universell behandelt werden sollten — unabhangig von kulturellen, sozialen oder individuellen Unterschieden. Menschwirde ist ein rein
menschliches Gedankenkonstrukt. Anders gewendet: Auch aus der Vernunft lassen sich mMn keine universellen Grundprinzipien fiir ein
moralisches Handeln ableiten. Ist die aus Vernunftiiberlegungen deduzierte Moral aber einigermaflen logisch argumentiert, ist sie universeller als
jede Religion, denn Logik ist weniger abhangig von den kulturellen Errungenschaften und Werten einer Gruppe.

Kein Grund zur Angst: Fallibilistische Humanisten flirchten um die Menschenrechte. Wenn der Mensch realiter keine Wirde besitzt, so wiirden doch
die Menschenrechte verfallen, ist die Beflirchtung. Das ist ein Trugschluss. Wenn Menschenrechtsproklamationen die Menschenwirde erwdhnen,
dann handelt es sich um keinen deskriptiven (beschreibenden) sondern um einen normativen (anordnenden) Satz. Die Menschenwirde und ihre
Unverletzbarkeit wird angeordnet.

Lesetipp: ,,Was ist Gerechtigkeit?“ von Hans Kelsen (1881-1973)



Woruber ich heute nicht
sprechen werde



1. Ich spreche nicht iiber Begrifflichkeiten

Wie Sie sehen, sind wir schon mitten im Thema, ohne, dass ich mich
mit der Definition des Atheismus auseinandergesetzt habe.

Bitte, verstehen Sie das nicht als Ignoranz einer bewahrten
didaktischen Konvention, sondernes ist eine wohldurchdachte
Ablehnung einer fruchtlosen Debatte.

1. Die Frage, ob Atheismus ein physikalisches Weltbild oder eine
Weltanschauung ist, als per se bedeutet, dass kein Gott existiert
oder Atheismus das Fehlen eines Glaubens an einen Gott ist, bringt
uns nicht weiter.

2. Die Frage, ob man sich als Atheist oder Agnostiker sieht, istin
Bezug auf atheistische Ethik in der taglichen Anwendung (also nicht
in der Metaethik) nicht von Belang.

Wir sprechen von der Ethik von Menschen, die ein transzendentes
Uberwesen oder Konzept ablehnen oder zumindest massiv

anzweifeln. Das soll fir unser Thema genligen.



2. Ich spreche nicht liber die Geschichte des Atheismus

"Wenn die Gétter anthropomorph sind, dann deshalb, weil wir
anthropomorph sind. Wenn wir aber Pferde wdren, dann
wlirden unsere Gétter auch wie Pferde aussehen”
(Xenophanes, um 5. Jh. v.Zr)

1. Schon die alten Griech*innen kannten das Wort atheos. Doch lber die Geschichte des Atheismus werde ich heute nicht
sprechen, obwohl die historische Entwicklung bis zum heutigen Atheismus ein ungemein spannendes Thema ware.

Ist es Ihnen aufgefallen? Die Rede ist vom , heutigen Atheismus” und nicht vom ,neuen Atheismus”. Die ,neuen Atheisten” ist namlich eine ,,Marke”, unter der die 4 atheistischen
Evangelisten firmieren, sie werden auch als , The Four Horsemen of the Non-Apocalypse” bezeichnet. Es sind dies Christopher Hitchens (t), Sam Harris, Richard Dawkins und Daniel
Dennett (t). Diese Autoren prag(t)en die zeitgendssische atheist. Bewegung malgeblich. Und doch sehen Atheisten in ihnen nicht die nicht Verkiinder einer absoluten,

unveranderlichen Wahrheit.
2. Atheist*innen setzen in vieler Hinsicht die Hoffnung auf Philosophie und Naturwissenschaften, aber sie halten sie nicht fur
unfehlbar und unverriickbar. Atheisten wissen, dass wissenschaftliche Weltbilder, die liber Jahrhunderte Giltigkeit besalRen,
schlagartig kollabieren konnen. Atheisten*innen heben Wissenschaftler und Philosophen nicht in den himmlischen Olymp. Siehe
auch das Problem der Nobelitis. Tipp: https://www.youtube.com/watch?v=dRTm3ccKw4s (= ,Nobelpreistrager auf Holzwegen:
Wissenschaftliche Autoritdten, die falsch liegen” — Vortrag von Klaus Taschwer).

3. In der Philosophie ticken die Uhren langsam. Die Philosophie hat einen langen Atem und vieles, was Menschen schon tausende
Jahre vor unserer Zeitrechnung vertreten haben, wird von Atheist*innen heute nicht viel anders gesehen. Auch aus diesem Grund
rede ich heute nicht tiber die Genealogie des Atheismus.



3. Ich spreche nicht liber Beweisregeln in Philosophie und Wissenschaft

LOGISCH

RELIGIOSE LOGIK

Die Tatsache, dass die Nicht-Existenz eines Gottes denklogisch nicht beweisen werden kann, ist nicht Gegenstand eines
der beschrankten

Vortrages iiber atheistische Ethik sein. Auch nicht darliber, dass Beweise im Rahmen

Erkenntnismaoglichkeiten eigentlich nicht moglich sind.

PS: Moderne Theologen meinen, Gott stehe aufSerhalb von Raum und Zeit und “existiere” daher nicht in unserer Welt. Der ermordete Protestant Dietrich Bonhoeffer
formulierte beispielsweise: “Einen Gott, den es gibt, gibt es nicht”. Der Theologe Hans Kiing, dem die Kirche die Lehrbefugnis entzog, meinte, Gott wdre nicht vorfindlich,
feststellbar oder erkennbar. An solchen Aussagen erkennt man, wie zutreffend die messerscharfe Diagnose von Friedrich Diirrenmatt war, dass in der Theologie der

Glaube Selbstmord begeht .

Auch die Frage, wer die Beweislast flir die Behauptung des

Vorhandenseins oder Nicht-Vorhandenseins eines Gottes tragt, ist
nicht Gegenstand eines Vortrages Uiber atheistische Ethik sein.

Bertrand Russell: Drei Rasiermesser von
Ockham, Hitchens und
Sagan

Teekessel-
Gedankenexperiment




4. Ich spreche nicht liber die Losung moralischer Dilemmata in Extremfallen

Lesetipp:

»Die Losung moralischer Dilemmata durch eine europdische, amerikanische und chinesische KI”

https://materie.at/



Gottlose Ethiken



e @
e shema

Existentialistische Ethik

Gottlose Ethik

Atheisten haben Moralvorstellungen. Es kann nur
sein, dass diese religiose Menschen nicht gefallen.
Die bekanntesten Konzepte sind:

Deontologische Ethik
Utilitarismus
Humanistische Ethik
Ethischer Naturalismus
Existentialistische Ethik



Deontologie vs. Konsequentialismus

Bei der Deontologie (Pflichtethik) wird der Fokus auf die Handlung selbst gelegt.
Deontologische Ethiken beurteilen die Moralitat einer Handlung anhand ihrer intrinsischen
Eigenschaften, unabhangig von ihren Konsequenzen. Handlungen gelten per se als moralisch
richtig (geboten) oder falsch (verboten). Beispielsweise sei Liigen immer moralisch falsch -
immer! Auch bei ethisch guten Zielen sei es unmoralisch zu liigen. Kritik: Man soll den Morder
anligen diirfen, um sein unschuldiges Opfer zu retten.

Beim Konsequentialismus (konsequentialistische Ethik) liegt der Fokus auf die Folgen der
Handlung. Konsequentialistische Ethiken beurteilen also die Moralitat einer Handlung anhand
ihrer Konsequenzen. Der Utilitarismus (mit einem Hauptvertreter namens Jeremy Bentham)
zahlt zur konsequentialistischen Ethik. Die Handlung, die zu den besten Folgen fiir alle
Beteiligten fiihrt, gilt als moralisch richtig. Kritik: Zweck heiligt nicht jedes Mittel. Man soll den
Verbrecher nicht foltern dirfen, auch wenn man unschuldige Geiseln retten kdnnte.

Entscheidungsdilemma Entscheidungsdilemma Entscheidungsdilemma

frei nach Philippa Foot: frei nach Amartya Sen: frei nach Judith J. Thomson:




(Kritikwiirdige) Beispiele von Ethikprinzipien ohne Gott (l)

Kategorischer Imperativ

' Kategorischer
imperative

“Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen
kannst, dass sie ein allgemeines Gesetz werde."

Kategorisch heit immer - ohne Ausnahme - allgemein giiltig!

Kant war ein Vertreter der Deontologischen Ethik. Er lehnte jede Liige
ab, selbst wenn sie dazu dienen wiirde, ein Menschenleben zu
schiitzen. Sein kategorischer Imperativ fordert uns auf, so zu handeln,
als ob unsere Maxime (unsere Handlungsregel) ein allgemeines Gesetz
werden konnte. Wenn wir ligen wirden, um einen Vorteil zu
erlangen, und gleichzeitig wollen wiirden, dass alle Menschen liigen,
dann wirden wir eine Welt schaffen, in der Kommunikation
unmoglich ware und Vertrauen nicht mehr existieren wirde.

Kant begriindet den kategorischen Imperativ ohne Verweis auf Gott.
Fir ihn liegt die Quelle moralischer Gesetze in der Vernunft selbst und
nicht in einer gottlichen Instanz. Die Vernunft fordert, dass wir uns
selbst universelle Prinzipien setzen, die fir alle gelten —unabhangig
von personlichen Neigungen oder religiosem Glauben.




Kategorischer
imperative

Exkurs (Ehrenrunde zu Kant) zum Nachlesen

Transzendentale Asthetik ("aisthesis"-"Sinnesempfindung): Kant argumentierte in seinem Hauptwerk Kritik der reinen Vernunft,
dass unsere Vorstellungen von Raum und Zeit nicht aus der Erfahrung abgeleitet werden, sondern a priori, alsovor jeder
Erfahrung, gegeben sind und fiir alle Menschen giiltig sind.

Transzendentale Logik: Kant flihrt zwolf Kategorien ein, die ebenfalls a priori gegeben sind, also unabhangig von der Erfahrung
existieren, etwa das Denken in Relationen (z.  B. Kausalitat), Quantitat, Qualitdt und Modalitdt. Diese Kategorien strukturieren
unsere gesamte Erfahrungswelt und bilden die Grundlage fiir unsere Urteilskraft, d. h. die Fahigkeit, Aussagen lGber die Welt zu
treffen.

Kant glaubte, dass sowohl die Empiristen (die meinten, alles Wissen komme aus der Erfahrung) als auch die Rationalisten (die von
angeborenen Ideen ausgingen) teilweise Recht und Unrecht hatten. Ohne Gegenstidnde kein Denken. Kant betonte, dass unsere
Erkenntnis immer auf Erfahrungen beruht, die wir durch unsere Sinne machen. Ohne die duflere Welt, die uns durch unsere Sinne
zuganglich wird, hatten wir keine Inhalte flr unser Denken.  Allerdings formen wir diese sinnlichen Eindriicke aktiv ~ a priori mit
unseren angeborenen Erkenntnisvermégen (den Kategorien und den Formen von Raum und Zeit). Das Ding an sich ist fur uns
unzuganglich. Es ist die Sache, wie sie unabhdngig von unserer Wahrnehmung existiert. Die Erscheinung eines Dinges, wie wir sie
wahrnehmen, nennt er Phdnomen. Noumenon ist das Ding an sich, wie es unabhangig von unserer Wahrnehmung existiert. Es ist
fiir uns unerkennbar, muss aber postuliert werden, um die Moglichkeit von Erfahrung tGiberhaupt zu erklaren.

“Anschauung” ist das Ergebnis des Sehens eines Gegenstandes, gefiltert a priori durch die Raum- und Zeit-Vorstellungen und die
Strukturierung unseres Verstandes durch die a priori  gegebenen Kategorien. Kant betont, dass wir die Dinge an sich, also die
noumenalen Dinge, nicht unmittelbar anschauen oder erfahren kénnen.  Begriffe wie Gerechtigkeit, Gott und Sittlichkeit fallen
ebenfalls in diese Kategorie.

Angesichts dieser Erkenntnis scheint  die Aufstellung eines kategorischen Imperativs in der "Kritik der praktischen Vernunft"
zunachst paradox. Denn wie kdnnen wir moralische Gesetze formulieren, wenn wir die Grundlage dieser Gesetze, das moralisch
Gute, nicht unmittelbar erkennen kénnen? Kant |6st dieses Problem, indem er die Moralitadt nicht in der sinnlichen Welt, sondern
in der Vernunft verankert. Moralische Gesetze sind fiir ihn keine empirisch entdeckten Gesetze, sondern Gesetze der Vernunft. Sie
sind notwendige Bedingungen fiir ein vernilinftiges Leben. Der kategorische Imperativ ist letztlich darin begriindet, dass es unser
Wille sein sollte, das moralisch Gute um des moralisch Guten willen zu wollen. Der gute Wille ist das einzige unbedingte Gute, und
der kategorische Imperativ gibt uns ein Kriterium, um zu beurteilen, ob eine Handlung diesem guten Willen entspricht.



(Kritikwiirdige) Beispiele von ethischen Prinzipien ohne Gott (ll)

“Was du nicht willst, das man dir tu', das fiig auch keinem anderen zu'

Wahrend es  sich beim kategorischen Imperativ um einen universellen
Anspruch handelt, der fir alle rationalen Wesen gilt und nicht an individuelle
Praferenzen gebunden ist, legt die “Goldene Regel” den Fokus auf das eigene
Empfinden. Die Goldene Regel ist subjektiv, da sie von unseren individuellen
Praferenzen abhdangt. Was wir nicht wollen, dass uns geschieht, kann von
Person zu Person unterschiedlich sein.

Oder anders gesprochen: Beim katimp sind die Handlungsgrundlagen
Vernunft und Pflicht. Bei der gR sind die Handlungsgrundlagen Geflihle wie
Empathie, Mitgefiihl und Selbstschutz.

Beispiel: Schummeln bei einer Prifung

GR: Die Person wiirde sich fragen: "Mdchte ich, dass jemand bei meiner Priifung
schummelt?" Wenn die Antwort nein ist, wiirde sie von der Goldenen Regel
abgehalten, zu schummeln.

Katlmp: Die Person wiirde sich fragen: "Kénnte ich wollen, dass alle Menschen bei
Priifungen schummeln?" Wenn die Antwort  nein ist (da ein solches Verhalten das
gesamte Bildungssystem untergraben wiirde), dann wdre Schummeln nach dem
kategorischen Imperativ unmoralisch




, Gut’

(Kritikwiirdige) Beispiele von ethischen Prinzipien ohne Gott (lll)

Intuitionistische Ethik William David Ross (1877-1971)

Ross vertrat eine deontologische Ethik. Im Gegensatz zu Kants rigider Pflichtethik, erkennt Ross die
Flexibilitat moralischer Entscheidungen an. Er entwickelte eine demonstrative Liste von sogenannten
prima-facie-Pflichten. Diese Pflichten sind auf den ersten Blick bindend, kénnen jedoch in bestimmten
Situationen von anderen, starkeren Pflichten iberlagert werden. Sie sind intuitiv zu erkennen. Bei
Intuitionen handelt es sich um eine direkte Erkenntnis, die nicht durch Schlussfolgerungen oder
Ableitungen vermittelt wird. Sie sind unmittelbar einsichtig und bedirfen daher keines zusatzlichen
Beweises (vgl. Axiome der Geometrie). Eine Letztbegriindung gibt es also nicht. Genauso wenig, wie
man einem Blinden die Farbe ,gelb” erklaren kann, kann man den Begriff  ,gut” erkldren bzw.

I&%Flbos -trel\J/Padeenr}é) Prima-facie-Pflichten:

1. Pflichten, die auf einer vorgangigen, von einem selbst ausgefiihrten Handlung beruhen (z.Bsp.:

Versprechenstreue, Wiedergutmachungspflicht)

2. Pflichten, die auf einer vorgdngigen, von jemand anderem ausgefiihrten Handlung beruhen
(Dankbarkeitspflichten)

3. Pflicht der (distributiven) Gerechtigkeit

4. Pflichten des Wohlwollens und der Wohltatigkeit

5. die Pflicht der Selbstvervollkommnung

6. die Pflicht, anderen nicht zu schaden

Ross’ pluralitische Ethik kann in realen ethischen Dilemmata hilfreich sein, da sie die Moglichkeit bietet,
verschiedene moralische Verpflichtungen zu berlicksichtigen und eine ausgewogene Entscheidung zu
treffen. Die Referenz der Glaubigen auf Absoluten (Metaphysik) ersetzt er durch eine Referenz auf

Axiome.
Bekanntestes Werk: “The Right and the Good” (1930)



(Kritikwiirdige) Beispiele von ethischen Prinzipien ohne Gott (IV)
Mitleidsimperativ

Schopenhauer betont das Leiden anderer und die natirliche menschliche
Fahigkeit zum Mitleid als Motiv fliir moralische Handlungen. Die Fahigkeit zur
Empathie ist freilich keine Begriindung, von dieser Fahigkeit Gebrauch
machen zu miissen.

Der Grund, derart uneigennitzig zu handeln, soll die Erkenntnis des Eigenen
im Anderen sein. Durch sein ,,Mitempfinden” bemerkt der vom blinden
Willen getriebene Mensch, dass in allen anderen Lebewesen derselbe blinde
Wille haust und sie ebenso leiden lasst, womit der Egoismus Gberwunden
werden kann.

Einen ausformulierten Mitleidsimperativ von Schopenhauer gibt es nicht.
Er konnte ungefahr wie folgt lauten:

Negativ: "Verursache kein Leid, wo du es vermeiden kannst."

Positiv: "Fordere das Wohlbefinden anderer, soweit es dir méglich ist.

Der Mitleidsimperativ kann zu emotionalen Entscheidungen fiihren, die
nicht rational sind.

Er fihrt zu Uberforderung, wenn man versucht, das Leiden aller zu lindern.
Oder zu Unverstandnis, wenn der Mensch in seiner Sozialisation Mitleid
nicht kennengelernt hat.

Der Mitleidsimperativ ist eher ein hehres Ziel als eine praktikable
Handlungsanweisung.




(Kritikwiirdige) Beispiele von ethischen Prinzipien ohne Gott (V)

Ethik des effektiven Altruismus: Rationalitat und Mitgefiihl fiir alle empfindungsfdahigen Wesen

Die Kernaussage der Ethik von Peter Singer basiert auf dem utilitaristischen Prinzip,

das Handlungen danach bewertet, wie sie das Glick maximieren und das Leiden
minimieren. Singer pladiert fir eine Ethik, die alle empfindungsfahigen Wesen
einbezieht, und argumentiere, dass wir moralisch verpflichtet sind, das Leiden zu
verringern und das Wohlbefinden zu férdern. Gleichartige Interessen miissen
gleichartig beriicksichtigt werden, unabhangig davon, welchem Wesen sie gehoren.
Warum???? Menschen essen Tiere, weil sie

Diese Ethik ,begriindet” Singer mit der Uberlegung, dass alle Wesen, die Schmerz und
Freude empfinden konnen, moralische Beriicksichtigung verdienen. Es sei rational,
die Interessen aller |betroffenen Wesen zu berlicksichtigen,  unabhangig von ihrer
Spezieszugehorigkeit| Der ,Peter Singer-Bot” (https://www.petersinger.info/) sagt zur
Letztbegrindung:

,lch stiitze mich auf | die Idee, dass, wenn wir ethische Entscheidungen treffen, wir
versuchen sollten, eine Perspektive einzunehmen, die unsere eigenen besonderen
Interessen libersteigt, Dies bedeutet, dass wir die Interessen aller, die betroffen sind,
gleichwertig berticksichtigen. Diese Sichtweise ist nicht absolut zwingend, aber sie kann
als eine rationale Grundlage fiir ethisches Handeln verstanden werden, weil sie auf
dem Prinzip der Konsistenz und Universalitét beruht.”




(Kritikwiirdige) Beispiele von Ethikprinzipien ohne Gott (VI)

Nietzsches Moraltheorie: Schafe und Wolfe

Nietzsche betont, dass Moral nicht durch Religion entsteht, sondern
biologisch verankert ist und sich evolutionar entwickelt.

/! Herrenmoral — Die Wolfe:

e  Wolfe stehen fiir Starke, Macht und Selbstbestimmung.

e |hre Moral basiert auf natlirlichen Instinkten: , Gut” ist, was ihre Position
starkt.

e Ein Wolf sieht es als natirlich an, stark und unabhangig zu sein.

e Schafe symbolisieren Schwache, Gehorsam und Gleichheit.
e Sie erheben Schwache zur Tugend und verachten Macht.
®  Ein Schaf flhlt sich sicher, wenn alle schwach und angepasst sind.

Moral als Biologie:

e Schafe wollen, dass andere sich wie Schafe verhalten, Wolfe wollen sich
wie Wolfe.



(Kritikwiirdige) Beispiele von Ethikprinzipien ohne Gott (VI)

Nietzsches Kritik

® Urspringlich herrschte die Herrenmoral. Starke, Macht wurde
bewundert. Mit der Zeit setzte sich die Sklavenmoral durch,
da die Schwachen in der Mehrheit waren. Schwache wurde
zur Tugend erhoben, Macht und Starke damonisiert.

® Sklavenmoral unterdriickt das naturliche Streben nach Starke
und Selbstverwirklichung. Sie fordert MittelmaRigkeit und
Gleichheit auf Kosten von Individualitat und Lebensfreude.
Die Durchsetzung der Schwachen schwacht die Gesellschaft
und verhindert das Wachstum des Einzelnen.

® Die Sklavenmoral hemmt Innovation, Kreativitat und das
Streben nach Hoherem. Nietzsche fordert die Riickkehr zu
einer lebensbejahenden Moral, die Starke und
Selbstverwirklichung fordert.




(Kritikwiirdige) Beispiele von Ethikprinzipien ohne Gott (VI)
Der Ubermensch
1. Selbstiiberwindung und der Wille zur Macht

Der Ubermensch ist ein dynamisches Ideal, das der Mensch anstreben kann. Er strebt
laufend nach Selbstverbesserung und Weiterentwicklung. Anstatt in Schwachen und
moralischen Grenzen festzustecken, wachst er darliber hinaus. Sein Ziel ist die standige
Uberwindung eigener Grenzen und die Schaffung neuer Méglichkeiten. Der ,Wille zur

Macht” bedeutet, das eigene Leben aktiv zu gestalten. Es geht nicht um Dominanz

liber andere, sondern um die aktive Gestaltung des eigenen Lebens. Der
Wille zur Macht ist die treibende Kraft hinter der Selbstiiberwindung und der Schaffung
neuer Werte und neuer Moglichkeiten. Sich seiner Freiheit bewusst, tragt er die
Verantwortung flir seine Entscheidungen. Wieso? Begriindung?

2. Moralische Autonomie - jenseits von Gut und Bose

Der Ubermensch lehnt traditionelle und religiés auferlegte Moralvorstellungen ab. Er
schafft neue Werte und ethische Prinzipien, basierend auf innerer Stéarke. Werte
entstehen durch den eigenen Willen, nicht durch Tradition. Moralische Kategorien
sind fiir ihn Kontrollmechanismen. Er definiert seine eigenen MaRstabe und Werte.

3. Affirmation des Lebens

Der Ubermensch ist Nietzsche die Antwort auf den Nihilismus, die Leere und den
Sinnverlust. Er bejaht das Leben trotz aller Schwierigkeiten. Der Ubermensch
Uberwindet Passivitat und schafft seine eigene Wirklichkeit.



(Kritikwiirdige) Beispiele von Ethikprinzipien ohne Gott (VII)

Objektivismus
Die Atheistin Alissa Sinowjewna Rosenbaum alias “Ayn Rand ”, die in Russland aufwuchs,
ist gepragt von ihren schlimmen Erfahrungen kollektivistischer Systeme. Inihrer

Philosophie stehen Selbstverantwortung, Freiheit und Glick des Individuums im

Zentrum.

1. "Existenz existiert". Aus dieser grundlegenden Aussage leitet sie ab, dass die
Realitdt objektiv ist und unabhangig von unserem Bewusstsein existiert.

2. Durch Vernunft sind die Gesetze der Natur und die Prinzipien der Logik erfassbar.

Vernunft ist auch das entscheidende Werkzeug, um Gliick zu erreichen.
NS 3. Das Streben nach eigenem Gliick ist nicht nur erlaubt, sondern moralisch geboten.
3 . Der Egoismus sei eine natirliche und notwendige Eigenschaft des Menschen.
3 A\ Il 4. Altruismus bedeutet Selbstaufgabe und schadet dem Individuum.
- >
-

Das Individuum ist der héchste Wert und die Basis aller anderen Werte. Die
Rechte des Einzelnen sind unantastbar. Jeder Mensch ist fiir sein eigenes Leben
verantwortlich und muss seine Entscheidungen selbst treffen.

Hauptwerk: Roman ,Atlas Shrugged”

Rand argumentierte, dass Egoismus die hochste Tugend in der Ethik sei. Fir sie war die Ablehnung jeglicher Form von Altruismus
eine durch Vernunft erkennbare, objektive Wahrheit. Ein solches Denken mag fiir viele Menschen befremdlich und egoistisch wirken,
der Objektivismus ist jedoch eine lebensbejahende Morallehre, die auf Selbstverantwortung basiert. Der héchste Wert ist fiir
Rand das eigne Leben. ,Gut”ist fiir einen Menschen alles, was sein eigenes Leben als rationales Wesen auf lange Sicht fordert, und
»Schlecht” folglich jenes, was dem eigenen Leben schadet. Dieser hochste Wert, das eigene Leben, sei  allgemeingiiltig, da das Streben
nach Selbsterhaltung in der  Natur eines jeden Lebewesens liege.  Egoismus, rational ausgelibt, beachte die Schutzrechte anderer
Individuen. Der Staat miisse die individuelle Freiheit eines jeden Menschen schiitzen, diirfe aber nicht in deren Selbstverantwortung
eingreifen.



(Kritikwiirdige) Beispiele von ethischen Prinzipien ohne Gott (VIII)

Diskursethik

Die Grundidee der Diskursethik nach dem dt. Philosophen Jiirgen Habermas
ist die Ansicht, dass moralische Normen in einem offenen, fairen und
rationalen Diskurs gefunden werden. Entscheidungen basieren auf
Argumentation, nicht auf Macht oder Zwang. Alle Teilnehmer miussen
gleichberechtigt sein und sollen ohne Verzerrung durch Machtstrukturen
diskutieren kdnnen. Normen sind nur  dann glltig, wenn sie von allen

Betroffenen im Diskurs akzeptiert werden bzw. denen alle potenziell
Betroffenen zustimmen kdnnten.

Kritik: Diskursethik ist sehr idealistisch, vernachlassigt die realen
politischen, sozialen und psychologischen Rahmenbedingungen. Etwa
bleiben Machtstrukturen auch in vermeintlich gleichberechtigten Diskursen
bestehen. Die Diskursethik vernachlassigt kulturelle und soziale
Unterschiede. Diskurs findet realiter in Extremsituationen nicht  statt. In
Extremsituationen unrealistisch: g




(Kritikwiirdige) Beispiele von ethischen Prinzipien ohne Gott VII

Die naturalistische Tugendethik von Philippa Foot

Die britische Philosophin Philippa Foot (1920-2010) argumentierte auf Basis der menschlichen Natur
und praktischer Vernunft, ohne sich auf religiose Ordnungen zu stiitzen. Sie setzte sich fiir eine Ethik
ein, die auf Tugenden basiert. Ihr Anliegen war es, die aristotelische Tradition der Tugendethik in die
moderne Philosophie zu integrieren.

Fokus auf Tugenden: Foots Ethik betont die Entwicklung von Tugenden wie Mut, Ehrlichkeit und
Mitgefiihl. Diese Tugenden sind universelle menschliche Qualitaten, die unabhangig von
religiosen Uberzeugungen geschitzt werden kénnen.

Praktische Vernunft: Moralische Entscheidungen kénnen durch rationale Uberlegungen getroffen
werden, die sich an den Bediirfnissen und Zielen des menschlichen Lebens orientieren. Dies bedeutet,
| dass Ethik auf der Grundlage von Vernunft und menschlicher Erfahrung entwickelt werden kann.

Ethik: Moralische Entscheidungen sollen das gemeinsame Wohl  fordern und auf Zusammenarbeit
basieren.

Zur Metaethik (Letztbegriindung): Foots Ansatz erkennt an, dass moralische Werte in der
menschlichen Natur und unseren gemeinsamen Bedirfnissen verwurzelt sind. Dies bietet eine
Grundlage fiir Ethik, die nicht von Gbernatiirlichen Annahmen abhangt. Moralische Urteile beruhen auf
auf menschlichen Bediirfnissen und der Natur des menschlichen Lebens. Zudem meinte sie, dass eine
moralische Frage bis zu einem Punkt diskutiert werden kdnne, aber daraliber hinaus zu forschen, sei
lacherlich. Es ergebe keinen Sinn zu fragen: ,,Warum hassen Sie Schmerzen?“ oder ,Warum mochten
Sie gliicklich sein?




Die 4. Krankung der Menschheit? (l)

1. Die kosmologische Krankung: Kopernikus zeigte, dass die Erde nicht der Mittelpunkt des
Universums ist.

2. Die biologische Krankung: Darwin zeigte auf, dass der Mensch nur ein Produkt der
Evolution ist.

3. Die psychologische Krankung: Freud stellte fest, dass der Mensch nicht Herr {iber seinen
eigenen Geist ist, sondern das Unterbewusstsein weitgehend sein Handeln bestimmt.

4. Krankung? Die moralische Krankung: Mephisto sagt zu Faust (die Bibel zitierend): , Eritis
sicut Deus, scientes bonum et malum®. Angeblich unterscheide sich der Mensch vom Tier
dadurch, dass letzteres keine Selbstachtung entwickle und damit keine Wiirde besitzen
konne. Doch immer mehr Wissenschaftler stellen fest,  dass moralisches Verhalten gar
nicht soviel mit intellektueller Reflexion (Studium der Bibel, Philosophie) zu tun hat,
sondern auf Emotionen basiert. Eine moralische Emotion ist etwa Empathie.

Untersuchungsergebnisse:

* Obwohl ein Kleinkind weder Kant noch die Bibel kennt, handelt es empathisch, fair,
mitleidsvoll und mit Gerechtigkeitssinn.

* Andererseits zeigen Studie, dass auch schon Kleinkinder Vorrurteile entwickeln.

* Auch erwachsene Menschen handeln spontan empathisch / moralisch. Zum Beispiel, wenn
sich jemand fiir einen anderen freut oder einen Ertrinkenden selbstlos rettet — ohne lange
nachzudenken, ob das im Hinblick auf die eigene Gefahrdung ratsam ist.

* Esgibt offenbar einerseits schneller, intuitive Prozesse, die auf emotionale Reaktionen
basieren, andererseits langsame, reflektierende Prozesse, die rationalen Uberlegungen
einbeziehen. Ob im letzteren Fall aber letztendlich doch noch emotional entschieden wird,
ist noch offen.




Die 4. Krankung der Menschheit? (1)

Die jahrtausendalte anthropozentristische Sichtweise, dass nur der Mensch ein moralisches Subjekt sei, weil angeblich
nur er die Griinde seines Handelns reflektieren kénne und damit verantwortungsfahig ware, wird also von der
Wissenschaft hinterfragt.

YOUTUBE bietet eine Fille von ungefiltertem Anschauungsmaterial, das friiher Verhaltungsforscher erst nach langjdhrigen, geduldigen
Beobachtungen gewinnen konnten. Wir sehen Tiere, die ohne menschliche Anleitung in freier ~ Wildnis Tiere einer anderen Spezies in einer
Bedrangnis unterstitzen. Tiere helfen anderen Tiere, ohne dass dies ansatzweise mit der Erhaltung der eigenen Spezies zu tun hat. Sie erfassen die
Not des fremden Tieres, also verstehen sie, dass diese andere Tierspezies sich nicht selbst retten kann. Empathisch helfen sie dem artfremden Tier.
Die tierischen Helfer erwarten sich keine Gegenleistung fiir ihre Hilfeleistung.

Zahlreiche Tiere haben hilflose Babys artfremder Tiere adoptiert.

Tiere leisten aber nicht nur Hilfe, sondern auch Trost. Werden Schweine als Nutztiere gehalten, trennt man die Muttertiere von den Ferkeln. Das
stresst Muttertier wie ihre Kinder. Doch nicht abgeschottet voneinander, haben sie die Moglichkeit, sich gegenseitig zu trosten.

,Eine Krdhe hackt der anderen kein Auge aus.” Das Sprichwort wird heute ironisch und spo6ttisch angewendet.
Tatsache ist, dass das hochintelligente Tier versteht, dass die Verletzung der Augen einer anderen Krahe
schwerwiegende Folgen fiir  diese haben kann, und sie handelt dementsprechend. Bei Menschen findet man
salbungsvolle Begriffe wie moralisches Verhalten,  Fairness, Mitgefiihl, Schadensminderungswunsch, Friedenswusch
usw. Bei der Krdhe sei es bloR Instinkt.

Konrad Lorenz hat in seinem Buch ,, Das sogenannte Bose” zahlreiche Beispiele fir Mechanismen angefihrt, die Tieren
anwenden, damit Aggression nicht in hemmungslose Gewalt umschlagt (Distanzverhalten, ritualisiertes Verhalten,
Beschwichtigungssignale, Aggressionsumleitung). Waren es keine Tiere, sondern Menschen, sprache man von einem
moralischen Verhalten. Aber, weil es Tiere und keine Menschen sind, darf es bloR ein instinktives, , moralanaloges”
Verhalten” sein.



Was ich tiber atheistisch Ethik u.a. vermitteln wollte:

Menschen, dazu zdhlen nach herrschender Ansicht selbst Atheisten*innen,  haben — wie andere intelligente Tiere auch — einen Sinn fiir Empathie,
Mitgefiihl, Fairness, Kooperationsbereitschaft, etc. Riidiger Safranski (*1945) vermeldete zutreffend: ,Die Letztbegriindung der Moral ist der Wille zu
ihr.” Jeder Mensch ist - freier Wille optimistisch vorausgesetzt - in der Lage, seine personlichen moralischen Prinzipien zu entwickeln und vor sich selbst
und Dritten zu verantworten.  Er ist grundsatzlich darin frei, aber die persdnliche Sozialisation und Milieueinfliisse sind pragend und schwer zu
Uberwinden.

Wird begriffen, dass sich moralisches Verhalten nicht letztbegriinden lasst, fiihrt dies zur Erkenntnis, dass der Mensch allein das ist, was
er aus sich macht. Das wiederum kann helfen, vermeintliche metaphysische Exklusivwahrheiten aus dem Denken zu verbannen.

Wahrend es also stimmt, dass atheistische Ethik keine ,Letztbegriindung" im metaphysischen Sinne bieten kann und will schafft sie dennoch eine
koharente und rationale Grundlage fir moralische Handlungen, die auf Empathie, Vernunft und dem Streben nach einem besseren Zusammenleben
basieren. Viele Atheisten stiitzen sich auf den Konsens, den Dialog und die Vernunft, um ethische Prinzipien zu etablieren, die unabhangig von einer
gottlichen Autoritat anerkannt werden.

Keine Religion schreibt dem Atehisten vor, wie er sich zu verhalten habe. Vor allem lasst er sich von keiner

Religion dazu verleiten, Homosexuelle oder Transgendermenschen zu diskriminieren, Frauen zu
benachteiligen, in anthropozentristischer Denkweise das Tier auszubeuten, absurde (Essens)rituale zu ; e
befolgen oder an wissenschaftlich widerlegten Unsinn zu glauben. K CREAU MY

(INDE ST DER TOD! ABER

S 157 bAs EWIGE LEBE
US JESUSY

Jede einschlagige Studie gelangt zum selben Ergebnis. Die Menschen glauben aus Selbstsucht, denn sie
koénnen die Endlichkeit der Ich-Existenz nicht akzeptieren. Und aus Angst!

Das flihrt uns zum allerletzten Vortragsthema (gleich ist es geschafft):



CLEMENS LINTS
r

CHINGER

,,Atheistisch gluicklich sterben*

Vorstellung des Buches: Anthologie (ca. 400 S) und Nachwort (ca. 270 S) ,,Dieses Trostbuch soll
Ungldubigen den Geistlichen am Sterbebett ersetzen, aber mit einem entscheidenden
Unterschied: Jener wartet mit unbewiesenen und unnatiirlichen Verheifsungen aus Schriften mit
uralten Geschichten, Metaphern und Symbolen einer im Prinzip (iberwundenen
patriarchalischen Zivilisation auf, wdhrend dieses Sterbebegleitbuch von der  Anschauung
durchdrungen ist, den Zustand der Gelassenheit und Heiterkeit ohne Selbsttduschung und
Eskapismus erreichen zu kénnen.” Ziel des Buches ist es, dass der totgeweihte Leser seinem
Tod gelassener und furchtloser entgegentritt, zudem will es interessierte Menschen
informieren.
Beispiele aus dem Inhalt

Anthologie — Trauerbewiltigung - Themenbeispiele: Die Angst, das Leben vergeudet zu
haben; das Lebensende kommt zu friih; Lebensziele nicht erreicht; vom Unsinn der Sinnsuche;
sich selbst vergeben; Dritten vergeben und Krankungen verzeihen; Einsamkeit beim Sterben,
Demenzprobleme, an toxischer Beziehung gelitten, Loslassen kdnnen; finde deinen
personlichen Trost, sich mit Freude dem Kreislauf der Natur hingeben, Starke entwickeln
Anthologie — Furchtlosigkeit - Themenbeispiele: das Nichtseinist kein Schrecken; im
Universum findest du keine Metaphysik; die Natur enthalt keinem versteckten Horror;
Selbstmord; Warum wir an keine Seele glauben; Primat der Wissenschaft, Evolution,
Bewusstsein, Entropie, Quantenwelt, Nahtoderlebnisse, Wiedergeburtunlogik

Anthologie — Religionskritik- Themenbeispiel: Warum Menschen selbstslichtig  glauben;
Gesichertes atheistisches Wissen; Haltung statt opportunistische Unterwerfung; Christen
haben keine Ahnung vom so genannten ,Himmel”.

Nachwort: sterbensrelevante Themen fiir Transzendenzskeptiker trostlich aufbereiten



CLEMENS LINTS
'r'

CHINGER

Beispiele aus den Ethikkapiteln

Die Relativitat des ,Bosen” wird in diesem Buch an verschiedenster Stelle zum
Trost aufgearbeitet. Was heute als bose gilt, war friher eine Tugend und wird
einst wieder eine sein. Negative Gedanken und Taten gehoren zu Natur des
Menschen. Der freie Wille ist, wenn lGberhaupt vorhanden, sehr eingeschrankt.
Man muss sich selbst vergeben kdnnen, auch seinen Fehlern.

S 237 Dick Swaab (Neurobiologe)

Moralisches Verhalten ist in der Realitat Emotion und nicht tiefsinnige Reflexion.
S 239f Steve Ayan (Psychologe)

Kein Mensch kann wissen, wie gefestigt er an seine Uberzeugungen angesichts
des Todes festhalt. Atheist*innen, die angstlich werden und zweifeln, soll die
Furcht vor der manipulativen Angstmacherei der Holle genommen werden. In
der Anthologie lautet ein Kapitel ,,Keine Angst vor infamer Hollenfantasie oder
was ist bose?”

e S 235 2x David Hume + S 236 Max Horkheimer + S 238 Eibl-Eibelsfeldt



Wenn noch Zeit ist ...

Aus dem Nachwort:
Vergib dir selbst S 659-661

Selbstmord S 607 —S 610

CLEMENS LINTSCHINGER
L ol




CLEMENS LINTS
'r'

CHINGER

Schlusswort

Wem es stort, dass sich andere Menschen unmoralisch
verhalten, der sollte sich zunachst fragen, ob es ihm zusteht
fuir andere Menschen zu urteilen, was moralisch richtig ist und
was nicht. Vielleicht verfolgt jener Mensch ein anderes
Wertekonzept — ein anderes, kein schlechteres.

Ferner: Jeder kann die Welt andern, indem er Taten zur Umsetzung seiner
Wertvorstellungen setzt. Anne Frank (1929-1945) hat im Alter von 14 Jahren
einen wunderbaren Satz formuliert:

,Wie herrlich ist es, dass niemand eine Minute zu
warten braucht, um damit zu beginnen, die Welt
langsam zu verdndern!“

Auch im Sterbebett besteht die Moglichkeit, die Welt noch zu verandern. Rufe einen Notar,
setze die Kinder aufs Pflichtteil und spende dein Vermdgen einer aktivistischen Organisation -

zum Beispiel dem Humanistischen  Verband Osterreich oder dem Zentralrat der
Konfessionsfreien.©



ﬂ;



VIELEN DANK

FUR IHRE
GESCHATZTE
AUFMERKSAMKEIT!



Bitte, nicht vergessen:

Das Buch ,, Atheistisch gliick sterben” konnen Sie heute oder via Webseite und Amazon erwerben:

Abonnieren Sie bitte meinen humanistischen Blog (News, Analysen, Réitsel, Buchrezensionen):
https://clemens-lintschinger.eu/blog-viog/

English Speaking Podcast: ,, The Atheistic Mentor” (Spotify) or ,,AAA Austrian Atheistic Author”
(YouTube)

VHS Urania, Juristischer Vortrag und Diskussion am 4.4.2025, 18:00 Uhr, zum Thema ,,Diskriminiert aufgrund der
Weltanschauung?“



Es gilt ausschlieRlich das gesprochene Wort!



	Seite 1
	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41
	Seite 42
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48

