
Gottlos moralisch leben -
Die Ethik der Atheist*innen

- Ist ohne Gott alles erlaubt?

Vorträge an der VHS Urania (2024) und in der Reihe „Seminar Sechsagesimalien“ (2025)

Besuchen und abonnieren Sie bitte meinen humanistischen Blog: www.clemens-lintschinger.eu
English Speaking Podcast: „The Atheistic Mentor” (Spotify) or „AAA Austrian Atheistic Author“ (YouTube)

E-Mail: lintschingerclemens@gmail.com

Dr. Clemens Lintschinger, MSc
● Nomozentrischer Störenfried
● Humanistisch-atheistischer Autor und Blogger
● Akkreditierter Advisor für Doktoratsstudien und Begutachter von Masterthesen an der 

Middlesex University in London
● Rechtsanwalt a. D.
● Vorstandsmitglied im Humanistischen Verband Österreich (https://humanisten.at/)
● Vorstandsmitglied im Zentralrat der Konfessionsfreien (https://konfessionsfrei.at)



DISCLAIMER

Es ist mir wichtig zu betonen, dass es nicht meine Absicht ist, religiösen Gefühle gläubiger Menschen zu verletzen noch diese zu missionieren.

Ihr Glaube und Ihre persönlichen Überzeugungen werden von mir respektiert.

Obgleich ich in meinem Vortrag mehrmals von der „Vernunft“ spreche, bedeutet dies nicht, dass ich Menschen, die an höhere Mächte glauben,
für unvernünftig halte. Es wird von mir anerkannt, dass Glaube und Religion tiefgründige Erfahrungen für viele Menschen darstellen und eine
wichtige Rolle in ihrem Leben spielen können.

In meinen Formulierungen bin ich um mäßigende, achtsame, und sorgfältige Worte bemüht, aber an scharfer Kritik mangelt es manchmal meinen
Worten nicht. Wenn Sie als Gläubiger allein die Tatsache als Provokation empfinden, dass ich als Atheist die Möglichkeit einer Gottheit strikt
verneine, oder, wenn Sie Kritik an eine Amtskirche empört, dann besuchen Sie den falschen Vortrag und sollten jetzt gehen.

Mir liegt viel an einem offenen und respektvollen Austausch von Argumenten. Falls Sie mit mir nach meinem Vortrag sachlich weiter diskutieren
wollen, lade ich Sie gerne ein, die angeführten Kontaktmöglichkeiten zu nutzen.



© ehem. RA Dr. Clemens Lintschinger, MSc

Alle Rechte vorbehalten!

● Text, 
● Layout, 
● Für die eigenen Fotos 
● Ideen, 
● & Konzepte 



Prolog



Eine weitverbreitete Meinung lautet: “Ohne Gott gibt es keine Moral! / „Ohne Religion ist alles erlaubt.” 

Prolog (I)

Beispiel:
Papst Benedikt XVI. Emeritus behauptete bei mehreren Gelegenheiten, dass Moral gottgegeben sei und keine
menschengemachte Quelle haben könne. Der Papst hatte in einem Punkt recht: Die moralischen Gebote der
Offenbarungsreligionen, die wir aus den Heiligen Schriften ableiten sollen, sind  unmenschlich.

Was Kritiker über Atheist*innen behaupten

Während religiöse Menschen den Gläubigen anderer Konfessionen in der Regel eine
Moralität nicht generell absprechen, werden Atheisten als unmoralisch geheißen oder es
wird ihnen vorgeworfen, sie basteln sich eine egoistische und asoziale Moral.

Doppelmoral damals und heute
Beispiel:

Im 11. Jh. beschwerte sich Petrus de Honestis (Mönch, Kirchenlehrer u. Patron gegen Kopfschmerzen) beim Papst: “Würde die Unzucht bei den Priestern geheim
betrieben, so sei es zu ertragen, aber die öffentlichen Konkubinen, ihre schwangeren Leiber, die schreienden Kinder, das sei das Ärgernis der Kirche.“ Die fehlende
Moral bzw. Doppelmoral störten den Mönchen Petrus de Honestis also nicht, nur der Ruf der hl. Kirche war ihm wichtig.

Ein Leitprinzip im moralischen Handeln der Kirche, das auch heute heute noch gilt, wie man in den systematische Vertuschung von 
Missbrauchsfällen sieht.

Aber über die Doppelmoral der Offenbarungsreligionen sprechen wir heute jedoch nicht, sondern den Fragen, denen wir nachgehen wollen,
lauten:

Ist Atheisten alles erlaubt? Und wenn nein, warum nicht? Und wie akzeptieren Atheisten ihre Endlichkeit?



Prolog (II)

Beispiel:
Nochmals Papst Benedikt XVI. Emeritus: Das ist derselbe Papst, über den erstmals ein Landesgericht in Bayern die Meinung vertritt, dass er sich (als Kardinal Joseph
Ratzinger) schuldig gemacht habe, einen als schwer pädophil bekannten Priester in einer Gemeinde als Seelsorger eingesetzt zu haben, was dazu führte, dass ein 11-
jähriger Bub sexuell missbraucht wurde. Es war bekannt, dass der Mann pädophil und alkoholsüchtig war. Die Lösung der Kirche vor Ort: Alkoholverbot. Man fragte beim
Kardinal an, ob er damit einverstanden war. Es gibt einen im Internet veröffentlichten Antwortbrief. Es interessierte den Papst nur, ob man Traubensaft statt Wein in der
Messe trinken darf, als Kinder vor dem schwer pädophilen Mann wirklich wirksam zu schützen. Ist das die vom Gott gegebene Moral? Die Liturgie ist wichtiger als das
Kindeswohl? Als Atheist heiße ich diese Ignoranz des Papstes unmoralisch. Quelle: Webseite des investigativen Journalistenportals Correctiv
(https://correctiv.org/aktuelles/missbrauch-in-der-katholischen-kirche/2023/06/20/gericht-ehemaliger-papst-fuer-einsatz-von-missbrauchspriester-mitverantwortlich/)

Was die katholische Kirche an gelebte Moral praktiziert

WEBSEITEN ZUR NACHLESE

Beispiele für die systematische Vertuschung von Kindesmissbrauchsfällen und der Umgang mit den Opfern:

Systematische Vertuschung durch Versetzung von Tätern und Verhinderung von Anzeigen (MHG-Studie, Forschungsbericht, 2018, 
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2018/MHG-Studie-gesamt.pdf )

Bischöfe setzten verurteilte Täter wieder in der Seelsorge ein, ohne Gemeinden zu informieren (Westpfahl-Spilker-Wastl Rechtsgutachten, https://westpfahl-
spilker.de/wp-content/uploads/2022/01/WSW-Gutachten-Erzdioezese-Muenchen-und-Freising-vom-20.-Januar-2022.pdf)

Über 1000 dokumentierte Missbrauchsfälle allein in der Schweiz seit 1950 (Universität Zürich, Pilotstudie "Sexueller Missbrauch im Umfeld der römisch-katholischen 
Kirche in der Schweiz seit Mitte des 20. Jahrhunderts", September 2023, 
https://www.hist.uzh.ch/de/fachbereiche/neuzeit/lehrstuehle/dommann/forschung/projekte/Sexueller-Missbrauch.html )

Katholische Bistümer in den USA nutzen Insolvenz als Ausweg vor Entschädigungszahlungen an Missbrauchsopfer, https://clemens-
lintschinger.eu/2023/10/04/katholische-bistumer-in-den-usa-nutzen-insolvenz-als-ausweg-vor-entschadigungszahlungen-an-missbrauchsopfer/



Prolog (III)

Abschließend ist in diesem Prolog anzumerken, dass nicht nur Atheisten*innen, sondern auch Menschen, die ihre
Moral auf Verbote und Gebote eines Gottes stützen, in Bezug auf die Letztbegründung von Moral vor einem
beträchtlichen Erkenntnisproblem stehen, das schon Platon in seinem Dialog Euthyphron aufzuzeigen wusste, und
für immer ungelöst bleiben wird:

Zum Erkenntnisproblem in Bezug auf göttliche Moral 

Befiehlt Gott, was gut ist, weil es gut ist, oder ist etwas nur deshalb gut, weil Gott es befiehlt?



Notwendiges 

Vorwissen



Bevor wir über atheistische Ethik reden, müssen wir darüber sprechen (I):

Jede Kirche besitzt die Autorität, die Glaubensinhalte zu definieren definieren und die Heiligen Schriften für die Gläubigen
auszulegen. Beispielsweise, wird bis heute über Katholiken die Beugestrafe der Exkommunikation für Irrlehren und
Fehlverhalten verhängt. „Es gibt nur eine allgemeine Kirche der Gläubigen. Außer ihr wird keiner gerettet.“ Theologen,
Religionswissenschaftler, Philosophen können forschen und lehren, aber nicht befehlen, was Katholik*innen glauben
müssen und wie sie sich ethisch verhalten sollen. Kein Wissenschaftler verfügt über eine Autorität, wie eine (Amts)kirche.

Sie können auch aufgrund ihres Wissens als „fachliche Autorität“in Fragen atheistischer Ethik gelten. Indes verfügen sie nicht
über eine strafbewährte Befugnis, einem Menschen vorzugeben, was er als Atheist denken und wie er sich verhalten soll.
Aus all dem folgt:

1. Für Atheist*innen gibt es keine Institution, die Atheisten ein Denken und ein moralisches Verhalten vorschreibt:
ATHEISTEN SIND IM DENKEN UND HANDELN FREI.

2. Das Fehlen einer Autorität führt zwangsläufig zu unterschiedlichen, zum Teil sehr divergierenden atheistischen
Vorstellungen vom Atheismus und atheistischer Moralvorstellungen existieren.

3. In Ermangelung einer Autorität, die normativ (!!!) bestimmen darf, wass die reichtige atheistische Ethik ist, folgt der
logische Schluss: „Die“ richtige atheistische Ethik kann es nicht geben.

Sie werden heute daher nur meine persönliche Interpretation aheistischer Ethik und humanistischer Philosophie erfahren.



Autorität übt die Kirche noch heute aus:

Häretiker wurden früher verbrannt, heute werden sie exkommuniziert.
Die Exkommunikation ist eine Disziplinarmaßnahme, die jemanden von
den hl. Sakramenten und der Gemeinschaft der Kirche trennt. Solange ein
exkommunizierter Katholik nicht bereut und Buße tut, wird angenommen,
dass er auch ohne die volle Gnade Gottes ist.

In der Kirchengeschichte wurden auch Päpste exkommuniziert. Wer aber
glaubt, die Exkommunizierung sei ein Relikt der Vergangenheit, irrt sich.

Beispiele für Exkommunizierungen der Gegenwart:

- Ein Mädchen aufgrund ihres Schulprojekts gegen die
Unterdrückung der LGBTQ+-Communit.

- Ein Pater, weil er für das Frauenordinat und für Homo-Ehe eintrat.
- Erst 2024 wurde ein Kleriker, weil er den gegenwärtigen Papst als

Anti-Papst bezeichnet hat, exkommuniziert.

Das sind nur wenige Beispiel der „Kirchenethik“, wie sie heute noch die
Kirche kraft ihrer Autorität umsetzt.



Zum Nachlesen: Warum die kath. Kirche meint, Autorität zu besitzen 

Die römisch-katholische Kirche stellt sich als einheitliche „Mutterkirche“ dar. In Wirklichkeit ist
sie aber nicht so einheitlich. Es gibt Traditionalisten, Befreiungstheologie, liberale Katholiken et
al. Und natürlich nach Spaltungen die anderen christlichen Konfessionen. Sie behauptet, von
Jesus Christus gegründet worden zu sein und sich nie geändert zu haben. Andererseits versucht
sie den Anschein zu erwecken, seit dem 2. Vatikanischen Konzil (1962-1965) grundlegend
verändert zu sein. Beides ist im Wesentlichen falsch. Wo sie politische Macht hat, setzt sie ihre
Interessen mit Gewalt durch, wo sie in einer schwächeren Position ist, setzt sie auf
Verhandlungen (Ökumene). In Österreich besitzt sie das Recht, auf Kosten aller Steuerzahler
Kinder ab der ersten Schulstufe in öffentlichen Schulen zu unterrichten.

Bischöfe sehen sich als Nachfolger der Apostel. Ihre Weihe geht auf die Apostel zurück. Frauen
dürfen keine geweihten Nachfolger sein. Einige Quellen der apostolischen Sukzession:

„Und Jesus sagt zu Petrus: `Du bist Petrus, und auf diesen Felsen werde ich meine Kirche bauen,
und die Pforten der Unterwelt werden sie nicht überwältigen. Ich werde dir die Schlüssel des
Himmelreichs geben; was du auf Erden binden wirst, das wird auch im Himmel gebunden sein,
und was du auf Erden lösen wirst, das wird auch im Himmel gelöst sein.” (Mt 16 , 18-19)

„Was du von mir gehört hast in Gegenwart vieler Zeugen, das überliefere treuen Männern, die
dazu fähig sind, auch andere zu lehren." (2 Tim 2,2)

„Wer euch hört, der hört mich; und wer euch verwirft, der verwirft mich; wer aber mich verwirft,
der verwirft den, der mich gesandt hat.“ (Lukas 10,16)



Bevor wir über atheistische Ethik reden, müssen wir darüber sprechen (II):

Soweit Ethik deskriptiv betrieben wird, ist sie eine originär philosophische Arbeit, die respektvoll als Wissenschaft anzuerkennen ist. Eine
deskriptive Ethik beschränkt sich auf die Entschlüsselung der internen Logik von Moralvorstellungen. Ethik wird aber auch normativ
betrieben. Normativ sind Sätze, mit denen etwas bewertet und vorgegeben wird, wie etwas sein soll. Dann versuchen Menschen ihre
Moralvorstellungen zu begründen oder verpönte zu verurteilen. Es wird eine eigene Moralkonzeption entworfen und für universell gültig
erklärt. Die Ethik ist zum Religionsderivat verkommen und damit keine wissenschaftliche Disziplin mehr. Wenn Theologen oder
Philosophen ihre persönliche Moral als Wissenschaft verkaufen wollen, sind sie nicht mehr Wissenschaftler sondern Moralisten. Es ist
von Theologen wie Philosophen anmaßend, den Menschen Moralvorschriften vorzugeben, nur, weil sie Ethik studierten. Nur eine
deskriptive Ethik ist Philosophie. Normative Ethik ist keine Wissenschaft, sondern ein religiöses Versatzstück bzw. ideologische
Bevormundung, entweder vorsätzlich oder unbewusst verhüllt im Mäntelchen der Philosophie. V.a. normativen Ethikern ist es zu
verdanken, dass Philosophie bei vielen Menschen nicht mehr als seriöse Wissenschaft anerkannt ist .

Unterscheide: Wenn eine bestimmte Ethik zu Gesetz wird (z. Bsp. eine spezifische Strafrechtstheorie zur Begründung von Strafen setzt sich
als Leitlinie für die Gestaltung eines StGB durch), dann wird manchmal von normativer Ethik gesprochen. Normativität liegt diesfalls aber
nur vor, weil der Staat ihr normativen Charakter verleiht.

Eine wichtige Konsequenz lautet: Wenn “Ethikratkommissionen” Politiker beraten - z.B. in Bezug auf neue technische Entwicklungen - und
behaupten, dieses oder jenes wäre “moralisch richtig” und anderes “falsch”, dann ist auf die Säkularität zu achten. Der oft religiöse
Hintergrund der Vertreter im Ethikrat darf nicht ignoriert werden. Es muss garantiert sein, dass Menschen teilnehmen, die sich offen als
areligiös bezeichnen.



Bevor wir über atheistische Ethik reden, müssen wir darüber sprechen (III):

Umgangssprachlich werden die Begriffe „Ethik“ und „Moral“ regelmäßig synonym verwendet. Jemand verhalte oder entscheide sich “moralisch” oder
“ethisch” bzw. “unmoralisch” oder “unethisch”. Ethik (manchmal: Moralphilosophie) ist jedoch die Wissenschaft von der Moral. Ethik untersucht,
welche Antworten aus welchen Gründen auf Fragen geben werden, die etwa lauten: Was soll ich tun? Was ist gut und was böse bzw. richtig oder
falsch? Folglich bedeutet das Adjektiv „ethisch“ nichts anderes als „zur Ethik gehörig“ (so wie „physikalisch“ zur „Physik gehörig“ bedeutet). „Unethisch“,
heißt nur, “nicht zur Ethik gehörig”. Da der Begriff “(un)ethisch” aber auch von vielen Philosophen umgangssprachlich gebraucht wird, ist im jeweiligen
Kontext darauf zu achten, was tatsächlich gemeint ist.

In der Regel wählen “Ethikexperten” einen anthropozentristischen Zugang. Sie befassen sich mit menschlichen Entscheidungen, Taten oder sogar mit
menschlichen Gedanken. Niemals jedoch mit natürlichen Prozessen. Deshalb ist ein verheerender Vulkanausbruch weder moralisch noch unmoralisch.
Was bei Naturkatastrophen einleuchtet, ist bei Tieren hingegen fraglich. Von den allermeisten Ethikern wird noch vertreten, allerdings mit
zunehmender Kritik, dass Tiere moralunfähig wären.

Von der Ethik „2. Ordnung” oder auch von der “Metaethik” ist die Rede, wenn
es u.a. (aber nicht nur) um die Frage geht, wie die Ethik letztbegründet wird. Wie
kommt ein Mensch zur Aussage, bestimmte Handlungen seien zu unterlassen und
andere sind geboten. Hier kommt für viele Menschen Gott ins Spiel. Gläubige
berufen sich auf den vermeintlichen Willen eines Gottes, wenn sie zum Beispiel
Homosexuelle als amoralische Menschen steinigen wollen. Dass Gott nur eine
Projektion zur Rechtfertigung des eigenen Glaubens über moralische Kriterien ist,
wird empört abgelehnt, schließlich sind sie sich gewiss, dass sie Gottes Willen
befolgen.



Bevor wir über atheistische Ethik reden, müssen wir darüber sprechen (IV):

Aber woher weiß ein Atheist ohne Berufung auf etwas Absolutem, dass seine atheistische Ethik auch „objektiv”
richtig ist? Wie begründet er seine Werte, wie zum Beispiel, was er für gerecht hält? Warum will ein Atheist sich
moralisch verhalten?

Prüft man die Antworten darauf, die auf diese Frage gegeben werden, bemerkt man, dass viele Menschen statt  Argumente eigentlich nur
Motive liefern. Persönliche Motive sind aber keine Letztbegründungen für die Allgemeinheit. Aus einem persönlichen „Wollen“ ist kein
„Sollen“ für alle Menschen abzuleiten.

Beispiel Umberto Eco: Der Mensch will sich moralisch verhalten, damit er nicht zum Todeszeitpunkt daran verzweifelt,
dass er für seine Taten keine Vergebung erhält: „Wer nicht gläubig ist, der glaubt nicht, dass ihm jemand vom Himmel
herab beobachtet, und folglich weiß er auch, dass es – eben deshalb – niemanden gibt, der ihm vergeben kann. Wenn er
weiß, dass er Böses getan hat, wird seine Einsamkeit grenzenlos und sein Tod verzweifelt sein. Also wird er lieber, mehr
als der Gläubige, die Läuterung durch die öffentliche Buße suchen, er wird die Vergebung der anderen erbitten.“

Jedes Sollen benötigt eine Rechtserzeugungsquelle, die ein Sollen gebieten darf. Ich kann Ihnen keine Gebote oder Verbote aufhalsen,
wie Sie sich in diesem HS zu benehmen haben, die Veranstalter jedoch sehr wohl. Wenn etwas passiert, haften diese im Umfang der
Verkehrspflichten (ABGB und Rechtsprechung). Das Volk als Souverän als Autorität für normative Gebote/Verbote hat das letzte Wort.

Was für das Sollen rechtlicher Normen gilt, muss mutatis mutandis auch für das Sollen moralischer Normen gelten. Denn moralische 
Gebote oder Verbote sind Sollensvorschriften. Ergo bedarf es einer Autorität, die mir vorgeben darf, wie ich moralisch handeln soll.



Bevor wir über atheistische Ethik reden, müssen wir darüber sprechen (V):

Eine metaphysische Autorität für Moralnormen existiert für Atheist*innen nicht. Eine objektive Letztbegründung für moralische Gebote
oder Verbote kann ich daher nicht leisten! Ich habe zahlreiche persönliche Motive, mich moralisch zu verhalten, aber ich kann sie nicht
für alle anderen Menschen letztbegründen.

Gleiches gilt für (humanistische) Werte. Es existiert daher zum Beispiel kein metaphysisches Konzept der Gerechtigkeit. Es besteht nur
ein mehr oder weniger übereinstimmender Wille der Menschen, dass die Welt gerecht sein soll. Was konkret als gerecht gilt, unterliegt
den Zufälligkeiten von Ort und Zeitgeist (rein dichterisch verweise ich hier auf den „Weltgeist“ von Hegel). Beispiel: Strafrechtstheorien,
die auf Gerechtigkeit abstellen, haben in Europa schon lange ausgedient. Man stellt auf die sozialen und kriminalpolitischen Wirkungen
ab (Prävention, Resozialisierung, Verringerung von Straftaten). In einem säkularen Rechtsstaat spielt das metaphysische Ziel der
„Gerechtigkeit“ zu Recht keine Rolle im realen, weltlichen Strafrecht. (Anm.: Gerechtigkeit ist aber nicht mit Vergeltung gleichzusetzen.
Vergeltung wiederum ist nicht mit Rache zu verwechseln – aber das ist ein anderes Thema).

Atheistische Ethik ist als ein Produkt von rationaler Überlegung und sozialem Konsens zu betrachten. Diese Prinzipien sind dann nicht
absolut, sondern basieren auf gemeinsamen menschlichen Interessen und Bedürfnissen, wie dem Vermeiden von Leiden und dem
Fördern von Wohlbefinden bei allen Lebewesen.

Das ist meine persönliche Auffassung über atheistische Ethik. Andere Atheist*innen, viel klüger, gelehrter und belesener als ich, haben
versucht, eine atheistische Ethik letztzubegründen. Aus meiner Sicht sind sie alle ausnahmslos mit diesem Anliegen gescheitert. Zahlreiche
atheistische Humanist*innen widersprechen mir auch, dass auch humanistische Werte nicht letztbegründet werden können. Ich halte diese
Humanist*innen für Fake-Atheist*innen, weil sie widersprüchlich argumentieren und ihre persönlichen Werte proto-religiös rechtfertigen
wollen. Aber entscheiden Sie selbst nach diesem Vortrag.



Beispiele für philosophische Positionen zu Moral und Ethik und ihre Relevanz im Atheismus:

Fallibilismus: Ein Fallibilist vertritt die philosophische Ansicht, dass unser Wissen immer fehlerhaft oder unvollständig
sein könnte. Wir sollten offen für die Möglichkeit sein, dass unsere Überzeugungen und Theorien falsch sein könnten,
und bereit sein, sie in Anbetracht neuer Beweise oder Argumente zu revidieren. Fallibilisten glauben aber an eine
objektive Wahrheit. Ein Atheist ist folglich dann Fallibilist, wenn er meint, dass es objektive Wahrheiten gibt, die durch
rationale Untersuchung entdeckt werden können, auch wenn diese Wahrheiten nicht metaphysisch sind. Fallibilisten
halten Gerechtigkeit für objektiv erkennbar, indem sie empirische Daten nutzen und logisches Denken anwenden, um
moralische Prinzipien zu analysieren, aber sie unterlassen metaphysische Annahmen.

Relativismus: Ein Relativist glaubt, dass Wahrheit immer relativ zu Perspektiven oder Kulturen ist. Auch Gerechtigkeit
wird als nicht objektiv real angesehen. Stattdessen wird Gerechtigkeit als eine soziale Konvention betrachtet, die sich
mit dem kulturellen Kontext oder dem Zeitgeist ändert. Was in einer Gesellschaft als gerecht angesehen wird, könnte
in einer anderen als ungerecht gelten. Relativisten akzeptieren, dass Werte und Wahrheiten existieren, aber sie sind
relativ zu verschiedenen Kulturen oder Individuen. Dies bedeutet, dass es keine universellen oder objektiven
Wahrheiten gibt.

Nihilismus: Ein Nihilist geht über den Relativismus hinaus und behauptet, dass es keine objektiven moralischen Werte 
oder Prinzipien, einschließlich Gerechtigkeit, gibt. Für einen Nihilisten hat der Begriff Gerechtigkeit keinen objektiven 
oder intrinsischen Wert. Während Relativisten sagen, dass Werte kontextabhängig sind, leugnen Nihilisten die Existenz 
von Werten oder Bedeutungen an sich. Aus praktischen Überlegungen kann ein Relativist Begriffe wie Gerechtigkeit 
oder Menschenwürde im Kontext akzeptieren, zum Beispiel in der EMRK. Ein Nihilist würde typischerweise die 
Bedeutung und Nützlichkeit solcher Begriffe grundsätzlich infrage stellen oder ablehnen.



Beispiele für philosophische Positionen zu Moral und Ethik und ihre Relevanz im Atheismus:

Humanismus:

Ein Humanist legt den Schwerpunkt auf menschliche Werte, Vernunft und Ethik, ohne sich auf metaphysische Annahmen zu stützen. Humanist*innen
sind daher niemals Nihilisten. Sie sind in der Regel Fallibilisten.

Beispiel: Menschenwürde

Sie werden selten einen Humanisten finden, der zugibt, dass die berühmte Menschenwürde realiter nicht existiert. Je nach intellektuellem Niveau
wird er/sie/* bei Nachfrage entweder stottern oder mit salbungsvollen Worten vortragen, dass die Menschenwürde eine nicht metaphysische
sondern eine empirisch nachweisbare und/oder rational begründbare Tatsache sei.

Einige Humanist*innen sind (wie ich) Relativisten. Für Relativisten ist die Menschenwürde ein normatives Konzept, das als Grundlage für die
Umsetzung der Menschenrechte dient. Es handelt sich bei der Menschenwürde weder um eine objektiv messbare oder empirisch verifizierbare
Tatsache noch ist ihre Existenz durch rationale Überlegungen begründbar. Sie ist ein ethisch-juristisches Konstrukt, das Werte und Prinzipien
ausdrückt, die zum Wohl aller Menschen als universell gültig angesehen werden. Menschenwürde ist also eine normative Idee, die festlegt, wie
Menschen universell behandelt werden sollten – unabhängig von kulturellen, sozialen oder individuellen Unterschieden. Menschwürde ist ein rein
menschliches Gedankenkonstrukt. Anders gewendet: Auch aus der Vernunft lassen sich mMn keine universellen Grundprinzipien für ein
moralisches Handeln ableiten. Ist die aus Vernunftüberlegungen deduzierte Moral aber einigermaßen logisch argumentiert, ist sie universeller als
jede Religion, denn Logik ist weniger abhängig von den kulturellen Errungenschaften und Werten einer Gruppe.

Kein Grund zur Angst: Fallibilistische Humanisten fürchten um die Menschenrechte. Wenn der Mensch realiter keine Würde besitzt, so würden doch
die Menschenrechte verfallen, ist die Befürchtung. Das ist ein Trugschluss. Wenn Menschenrechtsproklamationen die Menschenwürde erwähnen,
dann handelt es sich um keinen deskriptiven (beschreibenden) sondern um einen normativen (anordnenden) Satz. Die Menschenwürde und ihre
Unverletzbarkeit wird angeordnet.

Lesetipp: „Was ist Gerechtigkeit?“ von Hans Kelsen (1881-1973)



Worüber ich heute nicht 
sprechen werde



Wie Sie sehen, sind wir schon mitten im Thema, ohne, dass ich mich
mit der Definition des Atheismus auseinandergesetzt habe.

Bitte, verstehen Sie das nicht als Ignoranz einer bewährten
didaktischen Konvention, sondern es ist eine wohldurchdachte
Ablehnung einer fruchtlosen Debatte.

1. Die Frage, ob Atheismus ein physikalisches Weltbild oder eine
Weltanschauung ist, als per se bedeutet, dass kein Gott existiert
oder Atheismus das Fehlen eines Glaubens an einen Gott ist, bringt
uns nicht weiter.

2. Die Frage, ob man sich als Atheist oder Agnostiker sieht, ist in
Bezug auf atheistische Ethik in der täglichen Anwendung (also nicht
in der Metaethik) nicht von Belang.

Wir sprechen von der Ethik von Menschen, die ein transzendentes
Überwesen oder Konzept ablehnen oder zumindest massiv
anzweifeln. Das soll für unser Thema genügen.

1. Ich spreche nicht über Begrifflichkeiten



2. Ich spreche nicht über die Geschichte des Atheismus

1. Schon die alten Griech*innen kannten das Wort atheos. Doch über die Geschichte des Atheismus werde ich heute nicht
sprechen, obwohl die historische Entwicklung bis zum heutigen Atheismus ein ungemein spannendes Thema wäre.

Ist es Ihnen aufgefallen? Die Rede ist vom „heutigen Atheismus“ und nicht vom „neuen Atheismus“. Die „neuen Atheisten“ ist nämlich eine „Marke“, unter der die 4 atheistischen
Evangelisten firmieren, sie werden auch als „The Four Horsemen of the Non-Apocalypse” bezeichnet. Es sind dies Christopher Hitchens (t), Sam Harris, Richard Dawkins und Daniel
Dennett (t). Diese Autoren präg(t)en die zeitgenössische atheist. Bewegung maßgeblich. Und doch sehen Atheisten in ihnen nicht die nicht Verkünder einer absoluten,
unveränderlichen Wahrheit.

"Wenn die Götter anthropomorph sind, dann deshalb, weil wir 
anthropomorph sind. Wenn wir aber Pferde wären, dann 
würden unsere Götter auch wie Pferde aussehen” 
(Xenophanes, um 5. Jh. v.Zr)

2. Atheist*innen setzen in vieler Hinsicht die Hoffnung auf Philosophie und Naturwissenschaften, aber sie halten sie nicht für
unfehlbar und unverrückbar. Atheisten wissen, dass wissenschaftliche Weltbilder, die über Jahrhunderte Gültigkeit besaßen,
schlagartig kollabieren können. Atheisten*innen heben Wissenschaftler und Philosophen nicht in den himmlischen Olymp. Siehe
auch das Problem der Nobelitis. Tipp: https://www.youtube.com/watch?v=dRTm3ccKw4s (= „Nobelpreisträger auf Holzwegen:
Wissenschaftliche Autoritäten, die falsch liegen“ – Vortrag von Klaus Taschwer).

3. In der Philosophie ticken die Uhren langsam. Die Philosophie hat einen langen Atem und vieles, was Menschen schon tausende
Jahre vor unserer Zeitrechnung vertreten haben, wird von Atheist*innen heute nicht viel anders gesehen. Auch aus diesem Grund
rede ich heute nicht über die Genealogie des Atheismus.



3. Ich spreche nicht über Beweisregeln in Philosophie und Wissenschaft

Die Tatsache, dass die Nicht-Existenz eines Gottes denklogisch nicht beweisen werden kann, ist nicht Gegenstand eines
Vortrages über atheistische Ethik sein. Auch nicht darüber, dass Beweise im Rahmen der beschränkten
Erkenntnismöglichkeiten eigentlich nicht möglich sind.

Auch die Frage, wer die Beweislast für die Behauptung des
Vorhandenseins oder Nicht-Vorhandenseins eines Gottes trägt, ist
nicht Gegenstand eines Vortrages über atheistische Ethik sein.

PS: Moderne Theologen meinen, Gott stehe außerhalb von Raum und Zeit und “existiere” daher nicht in unserer Welt. Der ermordete Protestant Dietrich Bonhoeffer 
formulierte beispielsweise: “Einen Gott, den es gibt, gibt es nicht”. Der Theologe Hans Küng, dem die Kirche die Lehrbefugnis entzog, meinte, Gott wäre nicht vorfindlich, 
feststellbar oder erkennbar. An solchen Aussagen erkennt man, wie zutreffend die messerscharfe Diagnose von Friedrich Dürrenmatt war, dass in der Theologie der 
Glaube Selbstmord begeht . 

Bertrand Russell: 
Teekessel-
Gedankenexperiment

Drei Rasiermesser von 
Ockham, Hitchens und 

Sagan



4. Ich spreche nicht über die Lösung moralischer Dilemmata in Extremfällen

Lesetipp:

„Die Lösung moralischer Dilemmata durch eine europäische, amerikanische und chinesische KI“

https://materie.at/



Gottlose Ethiken



Gottlose Ethik

Atheisten haben Moralvorstellungen. Es kann nur
sein, dass diese religiöse Menschen nicht gefallen.
Die bekanntesten Konzepte sind:

● Deontologische Ethik
● Utilitarismus
● Humanistische Ethik
● Ethischer Naturalismus
● Existentialistische Ethik



Deontologie vs. Konsequentialismus

Beim Konsequentialismus (konsequentialistische Ethik) liegt der Fokus auf die Folgen der
Handlung. Konsequentialistische Ethiken beurteilen also die Moralität einer Handlung anhand
ihrer Konsequenzen. Der Utilitarismus (mit einem Hauptvertreter namens Jeremy Bentham)
zählt zur konsequentialistischen Ethik. Die Handlung, die zu den besten Folgen für alle
Beteiligten führt, gilt als moralisch richtig. Kritik: Zweck heiligt nicht jedes Mittel. Man soll den
Verbrecher nicht foltern dürfen, auch wenn man unschuldige Geiseln retten könnte.

Bei der Deontologie (Pflichtethik) wird der Fokus auf die Handlung selbst gelegt.
Deontologische Ethiken beurteilen die Moralität einer Handlung anhand ihrer  intrinsischen
Eigenschaften, unabhängig von ihren Konsequenzen. Handlungen gelten per se als moralisch
richtig (geboten) oder falsch (verboten). Beispielsweise sei Lügen immer moralisch falsch -
immer! Auch bei ethisch guten Zielen sei es unmoralisch zu lügen. Kritik: Man soll den Mörder
anlügen dürfen, um sein unschuldiges Opfer zu retten.

Entscheidungsdilemma 
frei nach Philippa Foot:

Entscheidungsdilemma 
frei nach Amartya Sen:

Entscheidungsdilemma 
frei nach Judith J. Thomson:



(Kritikwürdige) Beispiele von Ethikprinzipien ohne Gott (I) 

Kant war ein Vertreter der Deontologischen Ethik. Er lehnte jede Lüge
ab, selbst wenn sie dazu dienen würde, ein Menschenleben zu
schützen. Sein kategorischer Imperativ fordert uns auf, so zu handeln,
als ob unsere Maxime (unsere Handlungsregel) ein allgemeines Gesetz
werden könnte. Wenn wir lügen würden, um einen Vorteil zu
erlangen, und gleichzeitig wollen würden, dass alle Menschen lügen,
dann würden wir eine Welt schaffen, in der Kommunikation
unmöglich wäre und Vertrauen nicht mehr existieren würde.

Kategorisch heißt immer - ohne Ausnahme - allgemein gültig!

Kategorischer Imperativ

“Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen
kannst, dass sie ein allgemeines Gesetz werde."

Kant begründet den kategorischen Imperativ ohne Verweis auf Gott.
Für ihn liegt die Quelle moralischer Gesetze in der Vernunft selbst und
nicht in einer göttlichen Instanz. Die Vernunft fordert, dass wir uns
selbst universelle Prinzipien setzen, die für alle gelten – unabhängig
von persönlichen Neigungen oder religiösem Glauben.



Exkurs (Ehrenrunde zu Kant) zum Nachlesen
Transzendentale Ästhetik ("aisthesis"-"Sinnesempfindung): Kant argumentierte in seinem Hauptwerk  Kritik der reinen Vernunft,
dass unsere Vorstellungen von Raum und Zeit nicht aus der Erfahrung abgeleitet werden, sondern a priori, also vor jeder
Erfahrung, gegeben sind und für alle Menschen gültig sind.

Transzendentale Logik: Kant führt zwölf Kategorien ein, die ebenfalls a priori gegeben sind, also unabhängig von der Erfahrung
existieren, etwa das Denken in Relationen (z. B. Kausalität), Quantität, Qualität und Modalität. Diese Kategorien strukturieren
unsere gesamte Erfahrungswelt und bilden die Grundlage für unsere Urteilskraft, d. h. die Fähigkeit, Aussagen über die Welt zu
treffen.

Kant glaubte, dass sowohl die Empiristen (die meinten, alles Wissen komme aus der Erfahrung) als auch die Rationalisten (die von
angeborenen Ideen ausgingen) teilweise Recht und Unrecht hatten.  Ohne Gegenstände kein Denken. Kant betonte, dass unsere
Erkenntnis immer auf Erfahrungen beruht, die wir durch unsere Sinne machen. Ohne die äußere Welt, die uns durch unsere Sinne
zugänglich wird, hätten wir keine Inhalte für unser Denken. Allerdings formen wir diese sinnlichen Eindrücke aktiv a priori mit
unseren angeborenen Erkenntnisvermögen (den Kategorien und den Formen von Raum und Zeit). Das Ding an sich ist für uns
unzugänglich. Es ist die Sache, wie sie unabhängig von unserer Wahrnehmung existiert. Die Erscheinung eines Dinges, wie wir sie
wahrnehmen, nennt er Phänomen. Noumenon ist das Ding an sich, wie es unabhängig von unserer Wahrnehmung existiert. Es ist
für uns unerkennbar, muss aber postuliert werden, um die Möglichkeit von Erfahrung überhaupt zu erklären.

“Anschauung” ist das Ergebnis des Sehens eines Gegenstandes, gefiltert a priori durch die Raum- und Zeit-Vorstellungen und die
Strukturierung unseres Verstandes durch die a priori gegebenen Kategorien. Kant betont, dass wir die Dinge an sich, also die
noumenalen Dinge, nicht unmittelbar anschauen oder erfahren können. Begriffe wie Gerechtigkeit, Gott und Sittlichkeit fallen
ebenfalls in diese Kategorie.

Angesichts dieser Erkenntnis scheint die Aufstellung eines kategorischen Imperativs in der "Kritik der praktischen Vernunft"
zunächst paradox. Denn wie können wir moralische Gesetze formulieren, wenn wir die Grundlage dieser Gesetze, das moralisch
Gute, nicht unmittelbar erkennen können? Kant löst dieses Problem, indem er die Moralität nicht in der sinnlichen Welt, sondern
in der Vernunft verankert. Moralische Gesetze sind für ihn keine empirisch entdeckten Gesetze, sondern Gesetze der Vernunft. Sie
sind notwendige Bedingungen für ein vernünftiges Leben. Der kategorische Imperativ ist letztlich darin begründet, dass es unser
Wille sein sollte, das moralisch Gute um des moralisch Guten willen zu wollen. Der gute Wille ist das einzige unbedingte Gute, und
der kategorische Imperativ gibt uns ein Kriterium, um zu beurteilen, ob eine Handlung diesem guten Willen entspricht.



“Was du nicht willst, das man dir tu', das füg auch keinem anderen zu"

(Kritikwürdige) Beispiele von ethischen Prinzipien ohne Gott (II) 

Beispiel: Schummeln bei einer Prüfung

GR: Die Person würde sich fragen: "Möchte ich, dass jemand bei meiner Prüfung 
schummelt?" Wenn die Antwort nein ist, würde sie von der Goldenen Regel 
abgehalten, zu schummeln.

Während es sich beim kategorischen Imperativ um einen universellen
Anspruch handelt, der für alle rationalen Wesen gilt und nicht an individuelle
Präferenzen gebunden ist, legt die “Goldene Regel” den Fokus auf das eigene
Empfinden. Die Goldene Regel ist subjektiv, da sie von unseren individuellen
Präferenzen abhängt. Was wir nicht wollen, dass uns geschieht, kann von
Person zu Person unterschiedlich sein.

Oder anders gesprochen: Beim katImp sind die Handlungsgrundlagen
Vernunft und Pflicht. Bei der gR sind die Handlungsgrundlagen Gefühle wie
Empathie, Mitgefühl und Selbstschutz.

KatImp: Die Person würde sich fragen: "Könnte ich wollen, dass alle Menschen bei
Prüfungen schummeln?" Wenn die Antwort nein ist (da ein solches Verhalten das
gesamte Bildungssystem untergraben würde), dann wäre Schummeln nach dem
kategorischen Imperativ unmoralisch



(Kritikwürdige) Beispiele von ethischen Prinzipien ohne Gott (III) 

Intuitionistische Ethik William David Ross (1877-1971)
Ross vertrat eine deontologische Ethik. Im Gegensatz zu Kants rigider Pflichtethik, erkennt Ross die
Flexibilität moralischer Entscheidungen an. Er entwickelte eine demonstrative Liste von sogenannten
prima-facie-Pflichten. Diese Pflichten sind auf den ersten Blick bindend, können jedoch in bestimmten
Situationen von anderen, stärkeren Pflichten überlagert werden. Sie sind intuitiv zu erkennen. Bei
Intuitionen handelt es sich um eine direkte Erkenntnis, die nicht durch Schlussfolgerungen oder
Ableitungen vermittelt wird. Sie sind unmittelbar einsichtig und bedürfen daher keines zusätzlichen
Beweises (vgl. Axiome der Geometrie). Eine Letztbegründung gibt es also nicht. Genauso wenig, wie
man einem Blinden die Farbe „gelb“ erklären kann, kann man den Begriff „gut“ erklären bzw.
letztbegründen.(Selbst-evidente) Prima-facie-Pflichten:
1. Pflichten, die auf einer vorgängigen, von einem selbst ausgeführten Handlung beruhen (z.Bsp.: 
Versprechenstreue, Wiedergutmachungspflicht)
2. Pflichten, die auf einer vorgängigen, von jemand anderem ausgeführten Handlung beruhen 

(Dankbarkeitspflichten)
3. Pflicht der (distributiven) Gerechtigkeit
4. Pflichten des Wohlwollens und der Wohltätigkeit 
5. die Pflicht der Selbstvervollkommnung
6. die Pflicht, anderen nicht zu schaden

Ross‘ pluralitische Ethik kann in realen ethischen Dilemmata hilfreich sein, da sie die Möglichkeit bietet, 
verschiedene moralische Verpflichtungen zu berücksichtigen und eine ausgewogene Entscheidung zu 
treffen. Die Referenz der Gläubigen auf Absoluten (Metaphysik) ersetzt er durch eine Referenz auf 
Axiome.

Bekanntestes Werk: “The Right and the Good” (1930)

„Gut“



(Kritikwürdige) Beispiele von ethischen Prinzipien ohne Gott (IV)

Einen ausformulierten Mitleidsimperativ von Schopenhauer gibt es nicht.
Er könnte ungefähr wie folgt lauten:
Negativ: "Verursache kein Leid, wo du es vermeiden kannst."
Positiv: "Fördere das Wohlbefinden anderer, soweit es dir möglich ist.

Mitleidsimperativ

Der Mitleidsimperativ kann zu emotionalen Entscheidungen führen, die
nicht rational sind.
Er führt zu Überforderung, wenn man versucht, das Leiden aller zu lindern.
Oder zu Unverständnis, wenn der Mensch in seiner Sozialisation Mitleid
nicht kennengelernt hat.

Der Mitleidsimperativ ist eher ein hehres Ziel als eine praktikable
Handlungsanweisung.

Schopenhauer betont das Leiden anderer und die natürliche menschliche
Fähigkeit zum Mitleid als Motiv für moralische Handlungen. Die Fähigkeit zur
Empathie ist freilich keine Begründung, von dieser Fähigkeit Gebrauch
machen zu müssen.

Der Grund, derart uneigennützig zu handeln, soll die Erkenntnis des Eigenen 
im Anderen sein. Durch sein „Mitempfinden“ bemerkt der vom blinden 
Willen getriebene Mensch, dass in allen anderen Lebewesen derselbe blinde 
Wille haust und sie ebenso leiden lässt, womit der Egoismus überwunden 
werden kann.



(Kritikwürdige) Beispiele von ethischen Prinzipien ohne Gott (V)

Ethik des effektiven Altruismus: Rationalität und Mitgefühl für alle empfindungsfähigen Wesen

Die Kernaussage der Ethik von Peter Singer basiert auf dem utilitaristischen Prinzip,
das Handlungen danach bewertet, wie sie das Glück maximieren und das Leiden
minimieren. Singer plädiert für eine Ethik, die alle empfindungsfähigen Wesen
einbezieht, und argumentiere, dass wir moralisch verpflichtet sind, das Leiden zu
verringern und das Wohlbefinden zu fördern. Gleichartige Interessen müssen
gleichartig berücksichtigt werden, unabhängig davon, welchem Wesen sie gehören.
Warum???? Menschen essen Tiere, weil sie

Diese Ethik „begründet“ Singer mit der Überlegung, dass alle Wesen, die Schmerz und
Freude empfinden können, moralische Berücksichtigung verdienen. Es sei rational,
die Interessen aller betroffenen Wesen zu berücksichtigen, unabhängig von ihrer
Spezieszugehörigkeit. Der „Peter Singer-Bot“ (https://www.petersinger.info/) sagt zur
Letztbegründung:

„Ich stütze mich auf die Idee, dass, wenn wir ethische Entscheidungen treffen, wir
versuchen sollten, eine Perspektive einzunehmen, die unsere eigenen besonderen
Interessen übersteigt. Dies bedeutet, dass wir die Interessen aller, die betroffen sind,
gleichwertig berücksichtigen. Diese Sichtweise ist nicht absolut zwingend, aber sie kann
als eine rationale Grundlage für ethisches Handeln verstanden werden, weil sie auf
dem Prinzip der Konsistenz und Universalität beruht.“



Nietzsches Moraltheorie: Schafe und Wölfe

(Kritikwürdige) Beispiele von Ethikprinzipien ohne Gott (VI) 

Nietzsche betont, dass Moral nicht durch Religion entsteht, sondern 
biologisch verankert ist und sich evolutionär entwickelt.

Herrenmoral – Die Wölfe:

● Wölfe stehen für Stärke, Macht und Selbstbestimmung.
● Ihre Moral basiert auf natürlichen Instinkten: „Gut“ ist, was ihre Position 

stärkt.
● Ein Wolf sieht es als natürlich an, stark und unabhängig zu sein.

Sklavenmoral – Die Schafe:

● Schafe symbolisieren Schwäche, Gehorsam und Gleichheit.
● Sie erheben Schwäche zur Tugend und verachten Macht.
● Ein Schaf fühlt sich sicher, wenn alle schwach und angepasst sind.

Moral als Biologie:

● Schafe wollen, dass andere sich wie Schafe verhalten, Wölfe wollen sich 
wie Wölfe.



Nietzsches Kritik

(Kritikwürdige) Beispiele von Ethikprinzipien ohne Gott (VI) 

● Ursprünglich herrschte die Herrenmoral. Stärke, Macht wurde 
bewundert. Mit der Zeit setzte sich die Sklavenmoral durch, 
da die Schwachen in der Mehrheit waren. Schwäche wurde 
zur Tugend erhoben, Macht und Stärke dämonisiert.

● Sklavenmoral unterdrückt das natürliche Streben nach Stärke 
und Selbstverwirklichung. Sie fördert Mittelmäßigkeit und 
Gleichheit auf Kosten von Individualität und Lebensfreude. 
Die Durchsetzung der Schwachen schwächt die Gesellschaft 
und verhindert das Wachstum des Einzelnen.

● Die Sklavenmoral hemmt Innovation, Kreativität und das 
Streben nach Höherem. Nietzsche fordert die Rückkehr zu 
einer lebensbejahenden Moral, die Stärke und 
Selbstverwirklichung fördert.



Der Übermensch

(Kritikwürdige) Beispiele von Ethikprinzipien ohne Gott (VI) 

1. Selbstüberwindung und der Wille zur Macht

Der Übermensch ist ein dynamisches Ideal, das der Mensch anstreben kann. Er strebt 
laufend nach Selbstverbesserung und Weiterentwicklung. Anstatt in Schwächen und 
moralischen Grenzen festzustecken, wächst er darüber hinaus. Sein Ziel ist die ständige 
Überwindung eigener Grenzen und die Schaffung neuer Möglichkeiten. Der „Wille zur 
Macht“ bedeutet, das eigene Leben aktiv zu gestalten. Es geht nicht um Dominanz 
über andere, sondern um die aktive Gestaltung des eigenen Lebens. Der 
Wille zur Macht ist die treibende Kraft hinter der Selbstüberwindung und der Schaffung 
neuer Werte und neuer Möglichkeiten. Sich seiner Freiheit bewusst, trägt er die 
Verantwortung für seine Entscheidungen. Wieso? Begründung?

2. Moralische Autonomie - jenseits von Gut und Böse

Der Übermensch lehnt traditionelle und religiös auferlegte Moralvorstellungen ab. Er 
schafft neue Werte und ethische Prinzipien, basierend auf innerer Stärke. Werte 
entstehen durch den eigenen Willen, nicht durch Tradition. Moralische Kategorien 
sind für ihn Kontrollmechanismen. Er definiert seine eigenen Maßstäbe und Werte. 

3. Affirmation des Lebens

Der Übermensch ist Nietzsche die Antwort auf den Nihilismus, die Leere und den 
Sinnverlust. Er bejaht das Leben trotz aller Schwierigkeiten. Der Übermensch 
überwindet Passivität und schafft seine eigene Wirklichkeit.



(Kritikwürdige) Beispiele von Ethikprinzipien ohne Gott (VII) 

Objektivismus
Die Atheistin Alissa Sinowjewna Rosenbaum alias “Ayn Rand ”, die in Russland aufwuchs,
ist geprägt von ihren schlimmen Erfahrungen kollektivistischer Systeme. In ihrer
Philosophie stehen Selbstverantwortung, Freiheit und Glück des Individuums im
Zentrum.
1. "Existenz existiert". Aus dieser grundlegenden Aussage leitet sie ab, dass die

Realität objektiv ist und unabhängig von unserem Bewusstsein existiert.
2. Durch Vernunft sind die Gesetze der Natur und die Prinzipien der Logik erfassbar.

Vernunft ist auch das entscheidende Werkzeug, um Glück zu erreichen.
3. Das Streben nach eigenem Glück ist nicht nur erlaubt, sondern moralisch geboten.

Der Egoismus sei eine natürliche und notwendige Eigenschaft des Menschen.
4. Altruismus bedeutet Selbstaufgabe und schadet dem Individuum.
5. Das Individuum ist der höchste Wert und die Basis aller anderen Werte. Die

Rechte des Einzelnen sind unantastbar. Jeder Mensch ist für sein eigenes Leben
verantwortlich und muss seine Entscheidungen selbst treffen.

.

Hauptwerk: Roman „Atlas Shrugged“
Rand argumentierte, dass Egoismus die höchste Tugend in der Ethik sei. Für sie war die Ablehnung jeglicher Form von Altruismus

eine durch Vernunft erkennbare, objektive Wahrheit. Ein solches Denken mag für viele Menschen befremdlich und egoistisch wirken,
der Objektivismus ist jedoch eine lebensbejahende Morallehre, die auf Selbstverantwortung basiert. Der höchste Wert ist für
Rand das eigne Leben. „Gut“ ist für einen Menschen alles, was sein eigenes Leben als rationales Wesen auf lange Sicht fördert, und
„schlecht“ folglich jenes, was dem eigenen Leben schadet. Dieser höchste Wert, das eigene Leben, sei allgemeingültig, da das Streben
nach Selbsterhaltung in der Natur eines jeden Lebewesens liege. Egoismus, rational ausgeübt, beachte die Schutzrechte anderer
Individuen. Der Staat müsse die individuelle Freiheit eines jeden Menschen schützen, dürfe aber nicht in deren Selbstverantwortung
eingreifen.



(Kritikwürdige) Beispiele von ethischen Prinzipien ohne Gott (VIII) 

Diskursethik

Die Grundidee der Diskursethik nach dem dt. Philosophen Jürgen Habermas
ist die Ansicht, dass moralische Normen in einem offenen, fairen und
rationalen Diskurs gefunden werden. Entscheidungen basieren auf
Argumentation, nicht auf Macht oder Zwang. Alle Teilnehmer müssen
gleichberechtigt sein und sollen ohne Verzerrung durch Machtstrukturen
diskutieren können. Normen sind nur dann gültig, wenn sie von allen
Betroffenen im Diskurs akzeptiert werden bzw. denen alle potenziell
Betroffenen zustimmen könnten.

Kritik: Diskursethik ist sehr idealistisch, vernachlässigt die realen
politischen, sozialen und psychologischen Rahmenbedingungen. Etwa
bleiben Machtstrukturen auch in vermeintlich gleichberechtigten Diskursen
bestehen. Die Diskursethik vernachlässigt kulturelle und soziale
Unterschiede. Diskurs findet realiter in Extremsituationen nicht statt. In
Extremsituationen unrealistisch:



(Kritikwürdige) Beispiele von ethischen Prinzipien ohne Gott VII 

Die britische Philosophin Philippa Foot (1920-2010) argumentierte auf Basis der menschlichen Natur
und praktischer Vernunft, ohne sich auf religiöse Ordnungen zu stützen. Sie setzte sich für eine Ethik
ein, die auf Tugenden basiert. Ihr Anliegen war es, die aristotelische Tradition der Tugendethik in die
moderne Philosophie zu integrieren.

Fokus auf Tugenden: Foots Ethik betont die Entwicklung von Tugenden wie Mut, Ehrlichkeit und
Mitgefühl. Diese Tugenden sind universelle menschliche Qualitäten, die unabhängig von
religiösen Überzeugungen geschätzt werden können.

Praktische Vernunft: Moralische Entscheidungen können durch rationale Überlegungen getroffen
werden, die sich an den Bedürfnissen und Zielen des menschlichen Lebens orientieren. Dies bedeutet,
dass Ethik auf der Grundlage von Vernunft und menschlicher Erfahrung entwickelt werden kann.

Ethik: Moralische Entscheidungen sollen das gemeinsame Wohl fördern und auf Zusammenarbeit
basieren.

Zur Metaethik (Letztbegründung): Foots Ansatz erkennt an, dass moralische Werte in der
menschlichen Natur und unseren gemeinsamen Bedürfnissen verwurzelt sind. Dies bietet eine
Grundlage für Ethik, die nicht von übernatürlichen Annahmen abhängt. Moralische Urteile beruhen auf
auf menschlichen Bedürfnissen und der Natur des menschlichen Lebens. Zudem meinte sie, dass eine
moralische Frage bis zu einem Punkt diskutiert werden könne, aber daraüber hinaus zu forschen, sei
lächerlich. Es ergebe keinen Sinn zu fragen: „Warum hassen Sie Schmerzen?“ oder „Warum möchten
Sie glücklich sein?“

Die naturalistische Tugendethik von Philippa Foot



Die 4. Kränkung der Menschheit? (I)
1. Die kosmologische Kränkung: Kopernikus zeigte, dass die Erde nicht der Mittelpunkt des 
Universums ist.
2. Die biologische Kränkung: Darwin zeigte auf, dass der Mensch nur ein Produkt der 
Evolution ist.
3. Die psychologische Kränkung: Freud stellte fest, dass der Mensch nicht Herr über seinen 
eigenen Geist ist, sondern das Unterbewusstsein weitgehend sein Handeln bestimmt.

4. Kränkung? Die moralische Kränkung: Mephisto sagt zu Faust (die Bibel zitierend): „Eritis
sicut Deus, scientes bonum et malum“. Angeblich unterscheide sich der Mensch vom Tier
dadurch, dass letzteres keine Selbstachtung entwickle und damit keine Würde besitzen
könne. Doch immer mehr Wissenschaftler stellen fest, dass moralisches Verhalten gar
nicht so viel mit intellektueller Reflexion (Studium der Bibel, Philosophie) zu tun hat,
sondern auf Emotionen basiert. Eine moralische Emotion ist etwa Empathie.
Untersuchungsergebnisse:

• Obwohl ein Kleinkind weder Kant noch die Bibel kennt, handelt es empathisch, fair,
mitleidsvoll und mit Gerechtigkeitssinn.

• Andererseits zeigen Studie, dass auch schon Kleinkinder Vorrurteile entwickeln.
• Auch erwachsene Menschen handeln spontan empathisch / moralisch. Zum Beispiel, wenn

sich jemand für einen anderen freut oder einen Ertrinkenden selbstlos rettet – ohne lange
nachzudenken, ob das im Hinblick auf die eigene Gefährdung ratsam ist.

• Es gibt offenbar einerseits schneller, intuitive Prozesse, die auf emotionale Reaktionen
basieren, andererseits langsame, reflektierende Prozesse, die rationalen Überlegungen
einbeziehen. Ob im letzteren Fall aber letztendlich doch noch emotional entschieden wird,
ist noch offen.



Die 4. Kränkung der Menschheit? (II)

Die jahrtausendalte anthropozentristische Sichtweise, dass nur der Mensch ein moralisches Subjekt sei, weil angeblich
nur er die Gründe seines Handelns reflektieren könne und damit verantwortungsfähig wäre, wird also von der
Wissenschaft hinterfragt.

„Eine Krähe hackt der anderen kein Auge aus.” Das Sprichwort wird heute ironisch und spöttisch angewendet.
Tatsache ist, dass das hochintelligente Tier versteht, dass die Verletzung der Augen einer anderen Krähe
schwerwiegende Folgen für diese haben kann, und sie handelt dementsprechend. Bei Menschen findet man
salbungsvolle Begriffe wie moralisches Verhalten, Fairness, Mitgefühl, Schadensminderungswunsch, Friedenswusch
usw. Bei der Krähe sei es bloß Instinkt.

Konrad Lorenz hat in seinem Buch „Das sogenannte Böse” zahlreiche Beispiele für Mechanismen angeführt, die Tieren
anwenden, damit Aggression nicht in hemmungslose Gewalt umschlägt (Distanzverhalten, ritualisiertes Verhalten,
Beschwichtigungssignale, Aggressionsumleitung). Wären es keine Tiere, sondern Menschen, spräche man von einem
moralischen Verhalten. Aber, weil es Tiere und keine Menschen sind, darf es bloß ein instinktives, „moralanaloges”
Verhalten” sein.

YOUTUBE bietet eine Fülle von ungefiltertem Anschauungsmaterial, das früher Verhaltungsforscher erst nach langjährigen, geduldigen
Beobachtungen gewinnen konnten. Wir sehen Tiere, die ohne menschliche Anleitung in freier Wildnis Tiere einer anderen Spezies in einer
Bedrängnis unterstützen. Tiere helfen anderen Tiere, ohne dass dies ansatzweise mit der Erhaltung der eigenen Spezies zu tun hat. Sie erfassen die
Not des fremden Tieres, also verstehen sie, dass diese andere Tierspezies sich nicht selbst retten kann. Empathisch helfen sie dem artfremden Tier.
Die tierischen Helfer erwarten sich keine Gegenleistung für ihre Hilfeleistung.
Zahlreiche Tiere haben hilflose Babys artfremder Tiere adoptiert.
Tiere leisten aber nicht nur Hilfe, sondern auch Trost. Werden Schweine als Nutztiere gehalten, trennt man die Muttertiere von den Ferkeln. Das
stresst Muttertier wie ihre Kinder. Doch nicht abgeschottet voneinander, haben sie die Möglichkeit, sich gegenseitig zu trösten.



Was ich über atheistisch Ethik u.a. vermitteln wollte:

Keine Religion schreibt dem Atehisten vor, wie er sich zu verhalten habe. Vor allem lässt er sich von keiner
Religion dazu verleiten, Homosexuelle oder Transgendermenschen zu diskriminieren, Frauen zu
benachteiligen, in anthropozentristischer Denkweise das Tier auszubeuten, absurde (Essens)rituale zu
befolgen oder an wissenschaftlich widerlegten Unsinn zu glauben.

Jede einschlägige Studie gelangt zum selben Ergebnis. Die Menschen glauben aus Selbstsucht, denn sie
können die Endlichkeit der Ich-Existenz nicht akzeptieren. Und aus Angst!

Das führt uns zum allerletzten Vortragsthema (gleich ist es geschafft):

Menschen, dazu zählen nach herrschender Ansicht selbst Atheisten*innen, haben – wie andere intelligente Tiere auch – einen Sinn für Empathie,
Mitgefühl, Fairness, Kooperationsbereitschaft, etc. Rüdiger Safranski (*1945) vermeldete zutreffend: „Die Letztbegründung der Moral ist der Wille zu
ihr.“ Jeder Mensch ist - freier Wille optimistisch vorausgesetzt - in der Lage, seine persönlichen moralischen Prinzipien zu entwickeln und vor sich selbst
und Dritten zu verantworten. Er ist grundsätzlich darin frei, aber die persönliche Sozialisation und Milieueinflüsse sind prägend und schwer zu
überwinden.

Wird begriffen, dass sich moralisches Verhalten nicht letztbegründen lässt, führt dies zur Erkenntnis, dass der Mensch allein das ist, was
er aus sich macht. Das wiederum kann helfen, vermeintliche metaphysische Exklusivwahrheiten aus dem Denken zu verbannen.

Während es also stimmt, dass atheistische Ethik keine „Letztbegründung" im metaphysischen Sinne bieten kann und will, schafft sie dennoch eine
kohärente und rationale Grundlage für moralische Handlungen, die auf Empathie, Vernunft und dem Streben nach einem besseren Zusammenleben
basieren. Viele Atheisten stützen sich auf den Konsens, den Dialog und die Vernunft, um ethische Prinzipien zu etablieren, die unabhängig von einer
göttlichen Autorität anerkannt werden.



• Vorstellung des Buches: Anthologie (ca. 400 S) und Nachwort (ca. 270 S) „Dieses Trostbuch soll
Ungläubigen den Geistlichen am Sterbebett ersetzen, aber mit einem entscheidenden
Unterschied: Jener wartet mit unbewiesenen und unnatürlichen Verheißungen aus Schriften mit
uralten Geschichten, Metaphern und Symbolen einer im Prinzip überwundenen
patriarchalischen Zivilisation auf, während dieses Sterbebegleitbuch von der Anschauung
durchdrungen ist, den Zustand der Gelassenheit und Heiterkeit ohne Selbsttäuschung und
Eskapismus erreichen zu können.“ Ziel des Buches ist es, dass der totgeweihte Leser seinem
Tod gelassener und furchtloser entgegentritt, zudem will es interessierte Menschen
informieren.

Beispiele aus dem Inhalt

• Anthologie – Trauerbewältigung - Themenbeispiele: Die Angst, das Leben vergeudet zu
haben; das Lebensende kommt zu früh; Lebensziele nicht erreicht; vom Unsinn der Sinnsuche;
sich selbst vergeben; Dritten vergeben und Kränkungen verzeihen; Einsamkeit beim Sterben,
Demenzprobleme, an toxischer Beziehung gelitten, Loslassen können; finde deinen
persönlichen Trost, sich mit Freude dem Kreislauf der Natur hingeben, Stärke entwickeln

• Anthologie – Furchtlosigkeit - Themenbeispiele: das Nichtsein ist kein Schrecken; im
Universum findest du keine Metaphysik; die Natur enthält keinem versteckten Horror;
Selbstmord; Warum wir an keine Seele glauben; Primat der Wissenschaft, Evolution,
Bewusstsein, Entropie, Quantenwelt, Nahtoderlebnisse, Wiedergeburtunlogik

• Anthologie – Religionskritik- Themenbeispiel: Warum Menschen selbstsüchtig glauben;
Gesichertes atheistisches Wissen; Haltung statt opportunistische Unterwerfung; Christen
haben keine Ahnung vom so genannten „Himmel“.

• Nachwort: sterbensrelevante Themen für Transzendenzskeptiker tröstlich aufbereiten

„Atheistisch glücklich sterben“



Beispiele aus den Ethikkapiteln

Die Relativität des „Bösen“ wird in diesem Buch an verschiedenster Stelle zum
Trost aufgearbeitet. Was heute als böse gilt, war früher eine Tugend und wird
einst wieder eine sein. Negative Gedanken und Taten gehören zu Natur des
Menschen. Der freie Wille ist, wenn überhaupt vorhanden, sehr eingeschränkt.
Man muss sich selbst vergeben können, auch seinen Fehlern.

S 237 Dick Swaab (Neurobiologe)

Moralisches Verhalten ist in der Realität Emotion und nicht tiefsinnige Reflexion.
S 239f  Steve Ayan (Psychologe)

Kein Mensch kann wissen, wie gefestigt er an seine Überzeugungen angesichts 
des Todes festhält. Atheist*innen, die ängstlich werden und zweifeln, soll die 
Furcht vor der manipulativen Angstmacherei der Hölle genommen werden. In 
der Anthologie lautet ein Kapitel „Keine Angst vor infamer Höllenfantasie oder 
was ist böse?“

• S 235 2x David Hume + S 236 Max Horkheimer + S 238 Eibl-Eibelsfeldt



Wenn noch Zeit ist …

Aus dem Nachwort:

Vergib dir selbst S 659-661

Selbstmord S 607 – S 610



Schlusswort

Wem es stört, dass sich andere Menschen unmoralisch
verhalten, der sollte sich zunächst fragen, ob es ihm zusteht
für andere Menschen zu urteilen, was moralisch richtig ist und
was nicht. Vielleicht verfolgt jener Mensch ein anderes
Wertekonzept – ein anderes, kein schlechteres.

Ferner: Jeder kann die Welt ändern, indem er Taten zur Umsetzung seiner
Wertvorstellungen setzt. Anne Frank (1929–1945) hat im Alter von 14 Jahren
einen wunderbaren Satz formuliert:

„Wie herrlich ist es, dass niemand eine Minute zu
warten braucht, um damit zu beginnen, die Welt
langsam zu verändern!“

Auch im Sterbebett besteht die Möglichkeit, die Welt noch zu verändern. Rufe einen Notar,
setze die Kinder aufs Pflichtteil und spende dein Vermögen einer aktivistischen Organisation -
zum Beispiel dem Humanistischen Verband Österreich oder dem Zentralrat der
Konfessionsfreien.





VIELEN DANK 
FÜR IHRE 
GESCHÄTZTE 
AUFMERKSAMKEIT!



Bitte, nicht vergessen:

1.

2. Abonnieren Sie bitte meinen humanistischen Blog (News, Analysen, Rätsel, Buchrezensionen): 
https://clemens-lintschinger.eu/blog-vlog/

English Speaking Podcast: „The Atheistic Mentor” (Spotify) or „AAA Austrian Atheistic Author“ 
(YouTube)

3.

Das Buch „Atheistisch glück sterben“ können Sie heute oder via Webseite und Amazon erwerben:

4. VHS Urania, Juristischer Vortrag und Diskussion am 4.4.2025, 18:00 Uhr, zum Thema „Diskriminiert aufgrund der 
Weltanschauung?“



Es gilt ausschließlich das gesprochene Wort!


	Seite 1
	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41
	Seite 42
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48

